# THE SAINT FROM KOODED

لقد كرّم الله مختاره المفريان يلدا باحتراح العجائب والآيات في حياته ، وضاعفها بعد رقاده وصار ضريحه في كنيسة مار توما الرسول في مدينة كوطمنكلم من أبرشية انكمالي ، مزاراً ومحجّاً يقصده الناس من كل فج عميق بل من بلاد الهند والعالم كافة ، فينال المؤمنون شفاءً لمرضاهم وعافية للمتألّمين وتحقيقاً للغايات المقدّسة والنيات الصالحة التي يطلبون .

هذا ما دعا المجمع المقدّس في الهند ليطلب من قداسة سيّدنا البطريوك المعظّم مار اغناطيوس زكّا الأوّل عيواص ليعلن قداسة مار باسيليوس يلدو قدّيساً في كنيسة المسيح السريانية الأرثوذكسية . وعربوناً لهذا القرار التاريخي والتماساً لبركة القدّيسس المختار مار يلدو ، اهتم الاستاذ بابو بول (بار عيتو بريرو) وهو أحد مثقّفي الكنيسة السريانية في الهند والملتزمين بإيمالها ورسالتها المقدّسة وصاحب المركز المرموق في الحكومة ولدى جميع المواطنين والذي أطلق عليه قداسة سيّدنا البطريرك مار زكّا لقب (بارعيتوبريرو) أي ابن الكنيسة البار عام ١٩٨٢ بزيارته الرسولية الأولى إلى الهند. فكتب كتاباً مهمّاً ونافعاً باللغة الإنكليزية بعنوان

(THE SAINT FROM KOODED) أي (قديس من خوديدا أو باخديدا) يتضمّن المناه وسيرة مار باسيليوس يلدو ونبذة عن تاريخ الكنيسة السريانية في الهند وايماها وعقيدها ورسالتها الخالدة.



#### الماتة المت

وحدورا روز المور وصد صنار

Ex Libris

Beth Mardutho Library

The Malphono George Anton Kiraz Collection

و ایا وهوم که کده داوط می دید ازدا هو وهم مین مین مورم به از ما مهما دید معقل می دود ما وهما می دود ما وهما می دود ما وهما می دود ما وهما می کده مین ایس و مین ایس و

Anyone who asks for this volume, to read, collate, or copy from it, and who appropriates it to himself or herself, or cuts anything out of it, should realize that (s)he will have to give answer before God's awesome tribunal as if (s)he had robbed a sanctuary. Let such a person be held anathema and receive no forgiveness until the book is returned. So be it, Amen! And anyone who removes these anathemas, digitally or otherwise, shall himself receive them in double.





## مرحا بص جه برا من قدید ا قدیس من باخدیدا THE SAINT FROM KOODED

وضعه بالانكليزية الدكتور بابو بول (بار ايتو بريرو) كيرالا - الهند

ترجمه ووضع حواشيه الأب سهيل قاشا

نشره و کتب مقدّمته مار ثاوفیلوس جورج صلیبا مطران جبل لبنان

بيروت ۱ • • ۲

## فهرس المحتويات

| الاهداء                                                         | 0   |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| شكر وتقدير                                                      | ٦   |
| مقدّمة المطران مار ثاوفيلوس جورج صليبا بالسريانية               | ٧   |
| مقدّمة المطران مار ثاوفيلوس جورج صليبا بالعربية                 | ٩   |
| مقدمة المترجم                                                   | ١٤  |
| مقدمة المؤلف                                                    | 1 \ |
| المنشور البطريركي بالسريانية                                    | 19  |
| المنشور البطريركي بالعربية                                      | 77  |
| الفصل الأول : الكنيسة السريانية الأرثوذكسية                     | 70  |
| الفصل الثابي : المفريانية                                       | ٤.  |
| الفصل الثالث: قدّيس من باحديدا                                  | 77  |
| الملحق الأول: المفريان مار باسيليوس يلدو في المخطوطات السريانية | ٧٦  |
| الملحق الثاني: باخديدا                                          | ۸9  |
| الملحق الثالث: دير مار بهنام الشهيد                             | 9 ٧ |
| الملحق الوابع: دير مار متى الشيخ                                | ١   |
| الملحق الخامس: المطران ايوانيس هداية الله الباحديدي             | ٠٦  |
| الملحق السادس : المطران غريغوريوس يوحنا الباخديدي               | 117 |
| الكلمة الأخيرة :                                                | 111 |
| قائمة المراجع:                                                  | 177 |
|                                                                 |     |

## الإهداء

نرفع هذه الصفحات إلى أمّة السريان بسائر أبنائها وآبائها وملافنتها بدءاً بأفرام شمس السريان

> ويعقوب السروجي قيثارة الروح القدس وابن العبري واسطة العقد الفريد

بشخص قداسة مار اغناطيوس زكّا الأوّل عيواص

البطريرك الانطاكي للسريان الأرثوذكس

وغبطة مار اغناطيوس أنطون الثابي حايك

البطريرك الأنطاكي للسريان الكاثوليك

عنوان المحبّة والولاء

ورمز الوحدة والوفاء

## شكر وتقدير

قيض الله تعالى لطبع هذا الكتاب وإبرازه نيافة المطران ما تيوفيلوس جورج صليبا السامي الوقار ، مطران جبل لبنان ، فيسعدين ويشرّفني أن أقدّم لنيافته جزيل الشكر والتقدير والإعتزاز . فهذا هو الكتاب الرابع لنتاج قلمي المتواضع ينشره في عالم النور ، حفظه الوب لمثل هذه المبادرات السنيّة التي إن دلّت على شيء إنما تدل على : طيبة قلبه ، ونبل شخصه ، وكرم طبعه ، وسخاء يده . وتعبّر عن شعوره الجليل اتجاه تاريخ الامّة السريانية العريق ، وتراث الكنيسة الانطاكية الأصيل ، وتشجيع حركة العلم والأدب والعاملين فيها .

أدامه الله لنا فخراً وذخراً وللكنيسة جمعاء سؤدداً ومجداً .

الأب سهيل قاشا

#### مومد; وسا

للكره موسم معمم إما ومع أحد إما :

وهن سلما معنا وهنا دلم الموصون مار حبل هونسلما ودوب هسمار وسرسا وهدنا المهلاك المهلاك المهلاك المهلاك المهلاك المهلاك المهلاك المهلك المهلك والمهلك والمها والمهلك والمها والمهلك والم

أرما وما زدا وحلا أفت معدمال أحمل عبعتا عنده ولمعتا ولا المعم وحدل لمن فنده معنا لمعالم وروزه من حدا أحمد ومعمال ومعنا ومعمال ومعنا والمعالم ومعنا والمعالم ومعنا والمولال والمعالم وا

ام، فلمم ملاح وراجه المحر، عبد لللات المرح حزيدا، وترحه المحتا معلال المراج المحرد المحدد ال

ومع محم احقال وهد المهزار والموسمة فات ووجهار معودها لحرا وحمل جورسار بعد مود لحصدها فرار وجه ستوور وحلا بعلاما وحدا وحدورا ومعصدها امن ولاسمة ومستا بعن وديده سودا ودعد بدوا وحدوثار العمالامع وعدورا وحرال ومرسا ودوزها ومرد بدار ولاهدو وحدوثار العمالامع والعدولا

بهده تا محصفتها, هدستا مامكرتا, عنهتا مرمه بدلمه بدره, لا

از حا ذوب ودبر المحدول ودبول والمحدول والمحرك المحرك المحرك المحرك المحرك المحرد والمحرد المحدوم والمحدوم والم

المه محدا المحدد المحد

عمدا به باب فازا حززا کده صدا به ازدا هر المحدا بعدد مدا در در المحدد در المحدد در المحدد در المحدد در المحدد المحدد در المحدد المحدد

والكوا وصّ وحزة وحم حمك، حودا والمخلط دحوزا ودحولها وللمدر وركول وحمة الموالم المراد وركواتا مدة والماد الموالم المراد وركواتا مدة والماد الموالم المراد وركوب ال

الموسوم المون المحام

به زکدیم 2001 ـ 10 ـ 1 ـ 1 ـ 1 ـ 1 ـ 1 ـ 1 ـ ا دمان دندا بردنده

#### مقدمة

احمد الله حمداً جزيلاً يبلغ رضاه ...

الكنيسة السريانية في الهند جوهرة انطاكيه الخالدة واللؤلؤة الثمينة في تاج عروس المسيح بيعة الله السريانية والدرّة الغالية المحافظة على رسالة يسوع الحبيب الممنوحة نعمة وبركة للعالم. وهي بالتالي التعبير الحيّ والصادق والمحسّد بشارة الخلاص التي أو دعها الفادي الحبيب رسله و كنيسته بوصيّته المقدّسة الباقية على الأجيال ( اذهبوا إلى العالم أجمع واكرزوا بالإنجيل شهادة للخليقة كلّها ).

التزم الرسل وخلفاؤهم وتلاميذهم هذه الوصية المقدّسة ، فقصد كلِّ منهم المكان الذي وجّهه اليه الرّوح القدس ، فلم يأهوا لمشقّات الحياة واضطهادات الحكّام وصروف الدهر ، واضعين نصب أعينهم ، الهدف الأسمى والغاية القصوى ، في تبليغ كلمة الله ونشرها بين الامم والشعوب وفي كل أصقاع الأرض . حتى كمُلت فيهم نبوّة العهد القديم الناطقة بفم المرتّل الإلهي داود (حدكة اذكا بحقًا هم عدناهم والى أقاصى الدنيا تعاليمهم .

وكانت الهند، البلاد النائية في حينه، نصيب مار توما الرسول المتشائم الشكاك المرتاب غير المستقر، الذي جعله الله واسطة وسبباً في مناسبات كثيرة

ليعلن به وبواسطته وبسببه حقيقة لاهوته . وبالتالي كشف ، حلّت قدرته ، مقدّسات وأسراراً ضرورية ونافعة للخلاص وكانت قمّتها ( لأنك عاينت يا تومط فآمنت ، طوبي للذين آمنوا ولم يروا ) هذا الرسول العظيم نقل البشارة إلى الهند ليكون قدوة ومثلاً حسناً يُعتذى فينسج على منواله كثيرون فيحقّقوا ملكوت الله على الأرض بسيرهم وشجاعتهم وغيرهم وإيماهم العظيم الكبير.

فكانت البذار الأولى التي زرعها مار توما سبيلاً لجذب كترين إلى الإيمان ونشر كلمة الحياة الأبدية في تلك الأرض الخصبة والقابلة للبشارة الخلاصية . وفي خلاصة المطاف صارت شهادة مار توما ودمه الزكي غذاء للمؤمنين وبذاراً صالحاً لنمو الكلمة الإلهية . وحملوها في قلوب كثيرين وفي عقولهم أيضاً . الأمر اللذي حوهم من اناس مغمورين إلى شعب مبارك عرف المسيح فتعبّد له بالروح والحق . وقد لعبت انطاكيه وآباؤنا السريان دوراً رائداً في حمل البشارة وتثبيت المؤمنين . إذ أوقدوا حذوة الإيمان التي وضعها مار توما . وزادوها ضياءً ونوراً في جهادهم ووصولهم إلى تلك الأرض لكي يضاعفوا وزنات المؤمنين وينقلوهم ومن يتصل هم ويسمع حبرهم من ظلام الوثنية إلى نور الإنجيل وضياء الحياة الأبدية . وتجلّى ذلك بوضوح في القرن الرابع الميلادي بإعلان هوية هؤلاء المبشرين السريان الذين ضحّوا بالغالي والنفيس في سبيل تثبيت الكلمة والمحافظة على جوهرة الإيمان المستقيم بواسطة توما الكنعاني ورعاية مار يوسف مطران الرها السرياني والجالية المؤمنية المؤمنية وعائلات وأفراد صاروا النواة من الرها وانطاكية والبالغة أربعمئة نفس من كهنة وعائلات وأفراد صاروا النواة من الرها وانطاكية والبالغة أربعمئة نفس من كهنة وعائلات وأفراد صاروا النواة

ومنذ ذلك التاريخ اعتبرت الكنيسةُ السريانيةُ الهندَ أمانةً مقدّسة في عنقها ومسؤولية روحية سامية في ذمّة آبائها وملافنتها ومبشريها .. فانتشر الإيمان

الحقيقية لرسالة يسوع الحبيب.

بواسطتهم و دخل في شبكة الحياة كثيرون من الهنود فخلصوا وعاشوا في المسيح ومع المسيح وللمسيح .. وبسيرة هؤلاء المختارين . وبسبب تعاليمهم الحسنة نما الزرع وأثمر ( والرب يضم كل يوم إلى الكنيسة الذين يخلصون ) .. و كان شلفم وديد فم أبداً ، خلاص النفوس بتقديم المسيح للأمم إلها فادياً وأباً رحوماً عباً للبشر كلّ البشر ، فتعزّزت الكنيسة وانتشرت الرسالة وازدهرت البشارة واطمأنت نفوس المؤمنين وطابت ...

وعلى هذا المنوال سارت الأجيال والقرون تسترى ، حتى جاء القرن السلبع عشر وشعرت الكنيسة أن الحاجة في الهند تدعو إلى مزيد من التضحية والعطاء بسخاء ما بعده سخاء وبكرم لا حدود له ولا ثمن ، فتنافس الآباء وقادة الكنيسة ورعاها من يسبق في هذا النوع من التضحية ، فكان المفريان مار باسيليوس يلدو الباخديدي رائداً ومقداماً في هذا الميدان ... فتنازل عن رئاسة كنيسة المسرق وكرسيّه المفرياني السامي حبّاً بالبشارة وزيادة في الخدمة والبذل والعطاء ... فقصد الهند برحلة محفوفة بكل أنواع المشقات والضيقات والمضايقات والتجارب والاضطهادات والمخاطر، بل بأصناف العذاب والشقاء والجوع والعطش والخوف من حيوانات البراري والغابات ومن بعض البشر الذين يفوقون الحيوانات ضراوة وقسوة . ونجاه الله والذين معه حتى تصل كلمة الحياة ويتعزّز الإيمان المستقيم ايملن بيعة الله السريانية الأرثوذكسية في تلك الأرض المباركة .. وعلى الرغم من الأيلم القليلة التي أمضاها في الهند .. كافأه الله أن تثبت رسالته ويتابع المسؤولية تلاميله من بعده ولا سيما المطران مار ايوانيس هداية الله الباخديدي . . وأطلق الهنود لقب ( مار توما الرسول الثاني ) على المفريان يلدو لأنّه جاهد جهاد مار توما الرسول وسلم الهنود جوهرة الإيمان القويم ، ايمان انطاكية الخالدة ، فارتفعت أصوات الحمد لله بشكره على أفضاله و نعمه .. وانتشرت البشارة وامتدّت أغصان هذه الشجرة إلى مختلف المناطق في الهند .

لقد كرّم الله مختاره المفريان يلدا باجتراح العجائب والآيات في حياته ، وضاعفها بعد رقاده وصار ضريحه في كنيسة مار توما الرسول في مدينة كوطمنكلم من أبرشية انكمالي ، مزاراً ومحجّاً يقصده الناس من كل فج عميق بل من بلاد الهند والعالم كافة ، فينال المؤمنون شفاءً لمرضاهم وعافية للمتألّمين وتحقيقاً للغايات المقدّسة والنيات الصالحة التي يطلبون .

هذا ما دعا المجمع المقدّس في الهند ليطلب من قداسة سيّدنا البطريرك المعظّم مار اغناطيوس زكّا الأوّل عيواص ليعلن قداسة مار باسيليوس يلدو قديساً في كنيسة المسيح السريانية الأرثوذكسية . وعربونا لهذا القرار التاريخي والتماساً لبركة القدّيس المختار مار يلدو ، اهتمّ الاستاذ بابو بول (بار عيتو بريرو) وهو أحد مثقفي الكنيسة السريانية في الهند والملتزمين بإيماها ورسالتها المقدّسة وصاحب المركز المرموق في الحكومة ولدى جميع المواطنين والذي أطلق عليه قداسة سيدنا البطريرك مار زكّا لقب (بارعيتوبريرو) أي ابن الكنيسة البار عام ١٩٨٢ بزيارته الرسولية الأولى إلى الهند . فكتب كتاباً مهمّاً ونافعاً باللغة الإنكليزية بعنوان الرسولية الأولى إلى الهند . فكتب كتاباً مهمّاً ونافعاً باللغة الإنكليزية بعنوان الرسولية وسيرة مار باسيليوس يلدو ونبذة عن تاريخ الكنيسة السريانية في الهند وليمامًا وعقيدها وعقيدها ورسالتها الخالدة .

واليوم ننشر النص الانكليزي والترجمة العربية التي اهتم بما عزيزنا الروحي الأب الفاضل سهيل قاشا الوافر الاحترام الذي زينها بدراسة واسعة ومفصلة عن باخديدة (قره قوش) بلدته ومسقط رأسه هو أيضاً. مع حواش مهمة وضرورية

ومعلومات غزيرة عن دير مار متى و دير مار بهنام اللذين بناهما سنحاريب ملك آشور في النصف الثاني من القرن الرابع الميلادي . . وباخديدة قاعدة دير ما بالاضافة إلى معلومات كثيرة حديرة بالقراءة والاهتمام ما يدعونا إلى الثناء الجزيل على الأب الفاضل سهيل قاشا والدعاء له بالصحّة والعمر الطويل . لمزيد من العطاء في حقل الروح وتاريخ الكنيسة السريانية المقدّسة والستراث السرياني الخالد .

فهلمّوا يا محبّي ثمار الرّوح والمهتمّين بتراث الآباء والأجداد الميامين والباحثين عن أمجاد السريان وانطاكية وبلاد المشرق العزيزة الغالية إلى مطالعة هذا الكتاب، فتحدوا كثيراً مما تتمنّون وتطلبون ، وتعيشوا في أجواء الإعتداد والفحر والإعتزاز هذه الثروة السامية ، وتمجّدوا الله الحال في قديسيه والمنعم على مختاريه وتشكروه شكراً جزيلاً وتنعموا بمراضيه .

والله من وراء القصد البوشرية ١ / ١٠١ / ٢٠٠١ ذكرى رسامتنا الرهبانية المباركة

ا ثاوفیلوس جورج صلیبا مطران جبل لبنان

## مقدمة المترجم

في كانون الاول عام ١٩٩١م، أفاد لي نيافة المطران مار سوريوس اسحق ساكا، ونحن في معرض حديثنا عن تاريخ الكنيسة السريانية الانطاكية – بالدير الكهنوتي بالموصل – وانتشارها في المشرق سيما في الهند: ان الكنيسة الهندية في ملابار أعلنت مؤخراً قداسة مجدّدها، ومعيد مجدها المفريان «يلدا الخديدي» ولقد صدر بهذا الشأن دراسة باللغة الانكليزية، ويمكن الحصول عليه من الدار البطريركية السريانية الارثوذكسية في دمشق.

وفي ايار عام ١٩٩٢ أهدى لي نيافة المطران مار غريغوريوس صليبا شمعون رئيس أساقفة الموصل وتوابعها للسريان الارتوذكس نسخة من الدراسة ، وهي كتيب صغير بقياس ١٨ X ١١ سم وعدد صفحاته لا تتجاوز المائة صحيفة عنوان : «The Saint from Kooded» تأليف Dr. D. Babu عنوان : «Poul Bar Eto Briro» ( الدكتور بابو بول بار عيتو بريرو )

قرأته وهـو باللغة الانكليزية البسيطة -فاذا هو يحكي قصة وصول المفريان يلدا الخديدي الى الهند ، وسيرته مع نبذة قصيرة في تاريخ الكنيسة السريانية الانطاكية ولمحة عن المفريانية في بلدة تكريت العراقية .

وجدت البحث جميلاً ، جليلاً ، يستحقّ الترجمة والنشر بين ابناء لغة الضاد وخاصة أبناء الكنيسة السريانية ، فهو يسرد و باسلوب لطيف سيرة رجل الله المفريان يلدا ، ووصوله إلى الهند لمواصلة رسالته في تثبيت و تعريز الكنيسة السريانية - الهندية على اسس ثابتة متينة ، وما قاساه من المصاعب والمحن منذ خروجه من دير الشيخ مار متّى وبلوغه الهند ، وبعد وصوله بفترة قصيرة جدّاً يلفظ أنفاسه الأخيرة ليدفن في تلك الأرض المباركة ، ليجترج من ضريحه

شفاءات ومعجزات عديدة ولمدة قرين من الزمن ، مما حمل الشعب السرياني الهندي أن يعلنه قدّيساً ومن ثمّ لتؤيّد قداسته الرئاسة الكنسية بشخص قداسة البطريرك مار أغناطيوس زكّا الاوّل عيواص الذي أعلن ذلك في المنشور البطريركي المؤرّخ في ٢٠ تشرين الاوّل ١٩٨٧م . بعد أن فتح لدراسة سيرته وقداسته ملفاً كاملاً منذ أيّام البطريرك مار أغناطيوس الياس الثالث ، مروراً بالبطريرك مار أغناطيوس أفرام برصوم (+٧٥٩) كما يوضّح صاحب الدراسة .

راق لي هذا الموضوع الشيّق حدّاً ، مما حملني على ترجمته وتقديمه لابناء الكنيسة السريانية عامّة ولابناء مسقط رأس المفريان يلدا (باخديدا) خاصة ، ليكون قدوة ومثالاً في الغيرة المتقدّمة لحماية الكنيسة السريانية ، ودليلاً هادياً ، ونبراساً منيراً في طريقها وطريقهم . كيف لا وسيرة السلف الصالح هي القدوة والمثال سيّما ونحن نتطلع نحو نحضة سريانية شاملة ، ووحدة كنسية كاملة ، الأمل المنشود والهدف اللا محدود.

فهنيئا للخديديين باعلان قداسة أحد آبائهم الصالحين ورفع اسمه على مذابح الربّ ، ليضحى شفيعاً لهم في مصاف الآباء القديسين، يفتح لهم الطريق طريق الرسالة التي بدأها بالتضحية وبذل الذات ، والثبات على المبادىء حتى الممات . فيشرّفني أن أقدر هذه الصفحات لهم ، والاجداد والآباء ، الأبناء والاحفاد ، الامّهات والاخوات كل الخديديين والخديديات في كلّ مكان .

قد ترجمت الكتاب بمساعدة الاستاذ عزيز عمانوئيل ، المدرس في كلية

الآداب في جامعة الموصل بقسم اللغات الاوروبية . وأضفت إلى الكتاب معلومات جديدة بالهوامش والحواشي العديدة للأعلام والبلدان والأمكنة، بلغت أكثر من ١٧٥ هامش وحاشية كما وأضفت الى الكتاب ستّة ملاحق وافية بالموضوع

الأول: ترجمة وافية بالشرح المفصل عن المفريان يلدا بحسب ما ورد عنه في المخطوطات الخاصة.

الثاني: « باخديدا » مسقط رأس القدّيس مار يلدا ، حيث ولد وترعرع . الثالث: « دير مار بهنام الشهيد » حيث درس وابتدأ .

الرابع: « دير الشيخ مار متى » حيث استلم الرئاسة والتدبير ومنه انطلق الى الهند لإرساء أسس الكنيسة السريانية هناك.

الخامس: « المطران مار أيونيس هداية الله الباخديدي » رفيق المفريان القدّيس مار يلدا في جهوده وأعماله الرسولية.

السادس: «المطران مار غريغوريوس يوحنّا الباخديدي» في الهند كمواطن من مسقط رأس مار يلدا تعريفاً به وبجهوده في كنيسة الهند السريانية ولقد أشرت إلى كلّ هذه الاضافات بالحرفين (س.ق.)

## والله وليّ التوفيق

دير الشرفة - حريصا - درعون ١٩ شباط ١٩٩١ بدء الصوم الكبير

## مقدمة المؤلف

تغمري سيعادة كبيرة وأنا أضع هذا الكتاب . فقد سررت عندما طلبت متي كنيسة مار توما في جيريا بالي Mar Thoma Cheria Pally ، لأنني بت منذ طفولتي خادماً في ضريح مار يلدو(١) وطالما جثوت هناك وأنا اصلّي وأشكر ، وقد كنت اخرج دائماً من مبنى الكنيسة ، وفي نفسي شعور بقوّة روحية . ولديّ الى جانب هذا أسباب اخرى شخصية في طبيعتها ، تجعلني مرتبطاً بكنيسة جيريا بالي . فأنا وثيق الصلة بعائلة ثيكيلاكاتو التي أخبت الكهنة لهذه الكنيسة عبر الأجيال من خلال جدّتي لأبي أما

والدي الخوراسقفوس ب.ا.بولوص كوروزو دشرورور) الذي يبلغ الآن ٨٢ عاماً ، فقد بدأ ثقافته السريانية في الثالثة عشرة من عمره على يد الملفان ايتيرا ملراشيريل (Ittyerah Maracheril) راعي هذه الكنيسة قبل أن يمضي قدماً ليصبح تلميذاً للمرحوم مار اوجين . وكان الملفان ايستيرا غزير العلم والمعرفة وكان يشهد له لآرائه التقدّمية في النصف الاول من هذا القرن . لكل هذه الأسباب دعوني للقيام بهذا المسعى الذي أعتبره نعمة وانني مدين بهذا للأبر شية .

#### وقد واجهت صعوبتين في وضع هذا الكتاب:

الاولى ضيق الوقت ، فقد تحمّلت طوال ليال صامتة على سواحل البحر العربي ، لكنّ الوقت الذي كان متاحاً لي كان أقلّ من ثلاثة أسابيع . والصعوبة للثانية قلّة المصادر الأصلية التي يمكن الرجوع اليها فيما يتعلّق بحياة وأعمال مار يلدو ( Mar Yaldo ) و ( ترافانكور ) الشمالية تعجّ بقصص العجائب التي يلدو ( Mar Yaldo ) و ( ترافانكور ) الشمالية تعجّ بقصص العجائب التي

جرت بشفاعة مار يلدو ، بيد أن أغلبها من قبيل الاساطير ومشكوك فيها . لذلك فقد اضطررت الى حذف العديد من القصص بحدف عدم المساس بمو ثوقية هذا العمل . وعلى أيـة حال ، ورغم القيود فانني آمل أن أكون قد وفقت في تسليط الضوء على شفاعة القديس .

وثما يزيدني شرفاً حقيقة ان سيادة حاكم كيرالا السيّد ب. راماجاندران (Mr. P. Ramachandran) سوف يسمح بنشر هذا الكتاب .

وقد استخدمت مصادر متعددة منشرورة وغير منشورة في كتابة هذا الكتاب. ولكن لضيق الوقت

ولكون هذا الكتاب موجّه الى القارىء الاعتيادي لم أشر إلى المصادر أو النصوص المشهود بما لأيِّ من الأقوال في الكتاب .

وكلمتي الأخيرة ، انني لا أدّعي إنّ هذا الكتاب يتضمّن وجهة نظر رسميّة لكنيستي حول قول مثير للجدل ورد في الكتاب لا سيّما في الفصل الثاني الذي يعبّر عن استنتاجاتي كتلميذ متواضع للتاريخ .

د. بابو بول برعیتو بریرو

حمر الما مامه ما الحرد الماما بونلااسب الهالمسم فكنه خا بوده وها حلسا بالكسوما وبونكه مبسا وزما روما بحبا المام ومسلا بودنكه المامه مرسا وزما روم احد عبرها مرسا مر



المده عن دهده وه ده عن المده وه ده المده وه المده و المده وه المده وه المده وه المده وه المده و المده و

دلم حمود معدا در ورده ورده در ورده و ورده و

مدلما والمركب عرب المرسه مصهد المعن مع حبّا المؤسلا وحلاهه معمد من من المولاد ومدهد ومن من المركب والمراهد ومدهد والمركب والم

مديا وكي وحمده المحند لم ده معتلا المكرم معتدا ومتا در احتما مرحا مالكها اللي ودون و دومه ما محده ستده م مح کمان در اه و که اله وسا و منوا. مقسم در معنوه Lower Ling Leocal. olojeco ció delavil pelanil عربعتا حبر محلا محريا بعمصا. مهزدا صهد قلا وبحده Lailud been bolo elai "cind bolo duca) است: و١٥٥٨م نمدع للكم وللم حدم : مونم حلوتم دمن وملعم لدم : واهده سعدم لدم دسودا سازا. معرال دروه العليه بعده " (العلمية عن : 0: مد صي اصل امعا حدم مملكا وكي دامو احا دوما يمسا وهما صوفيها افها ودهما وحدله الحسالا وحيا وحما ولي وحمده: وبكالمم موبكده و: عما وصن المصل على ان واجزا لصحینا حالموا واوس والماحم حده وصده احل : لحما صولعدما وحما ولي : ده لمده وسما واود د دلم ععدة وزهد علستا مزر ولمزوه ومزر وه لهه ماهد اب عالما wins 22 hardly onon littly think anomony thato 10 par 1 7801 deary 10 englado, or derogo, adrol " وكناط من مند الهاكموه الماه الملك " " ورمونيا dis contro di "oinay dis listo a afico ( )

دلمت دعلیا ویل مربط اردر فرهده رصه الم مربط الم



الكتابة السريانية المنقوشة على الحجر التي تؤرّخ قدوم المفريان مار باسيليوس يلدو الى الهند

حمر الما هم معما لكرد المهما وبلااسب الهما كمه في في في ومن ومن معما والهم ما ووجلة مرسا ونعا هما وجرا هو في الما الما ووجلة المادلا ونعا هما وجرا هو الما وموالم المادة المادلا

فدي البركة الوسولية إلى احوتنا الأحياء بالوب غبطة مار باسيبوس فولوس الثاني مفريان المشرق وأصحاب اليافة المشاربة الأجلاء وأولادنا الووحيين الكهنة والرهبان والشمامسة والراهبات والمؤمنين كافية أبنياء كنيستنا السريانية الأرثوذكسية في الهند.



بعد تفقد خواطركم العزيزة، يسعدنا جداً أن نبعث إليكهم بحداً المنشور الرسولي التاريخي الهام فنقول: لدى دراستنا تاريخ كنيستنا نجد أن كنائسنا المحلية قد حافظت على عادات وتقاليد مكانية تعتبر جزءاً لا يتجزأ من تقاليد الكنيسة الجامعة. وان بعض الرسل والآباء الذين نادوا بالجيل ربنا يسوع المسيح قد ضحوا بحياتم ورقدوا بالرب شهداء في البلدان التي لسروا فيها بشرة الإنجيل، وقد كرّمتهم تلك الكنائس المحلية التي أسسوها واعتربرهم قديسين وشفعاء لها وضمت أسماءهم إلى لائحة القديسين الذين تذكرهم في الصلدة. وإن كنيستنا في الهند تباركت بحذا التواث الذي لا يثنمن من خملال آبائنا

القديسين الميامين الذين كرسوا أنفسهم وضحوا بحياقهم من أجلها واقتادوها الله الحق وأنعشوا فيها حياة الإيمان القويم وروح التقاليد الرسولية عن طريق التسلسل الشرعي.

وهنا تستحضرنا وصية بولس الرسول القائل: " ثم نسألكم أيها الاخــوة أن تعرفوا الذين يتعبون بينكم ويدبرونكم في الرب وينذرونكم وأن تعتبروهـــم كثيــراً جداً في المحبة من أجل عملهم " ( 1 تس ٥ : ١٢-١٣).

وبصفتنا الرئيس الأعلى للكنيسة السريانية الأرثوذكسية الجامعة، نعلن هنا أمرنا الرسولي لأبناء كنيستنا في الهند، بأن يضم ويذكر اسم مار توما الرسول الذي نادى ببشارة الإنجيل في الهند وسفك دمه الطاهر في تراب ذلك البلد العظيم بحسب تقليد كنيستنا، أن يضم ويذكر اسمه في التذكار (الشملاية) الرابع مباشرة بعد اسمى: (مار بطرس ومار بولس هامتي الرسل).

وكذلك بناء على طلب رفعه إلينا المجمع المقدس المحلي لكنيستنا في الهند المنعقد في ٢٦ آب ١٩٨٧، نأذن هنا بضم وذكر أسماء: (البطويرك مروان مار إغناطيوس الياس الثالث) و (المفريان مار باسيليوس يلدا) و (المطران مرا غريغوريوس متروبوليت - بارومالا) في التذكار (الشملاية) الخامس وان يجري هذا الأمر في جميع كنائسنا في الهند وكذلك في كنائس أبنائنا الهنود حيثما كانوا عند الاحتفال بالقداس الإلهي.

نأمل أن يكون هذا الإعلان الوسولي لأبنائنا المؤمنين الهنود، حافزاً لتكريس حياهم للوب إقتداء بالقديس مار توما الرسول وبقية القديسين الذين يعدون أمثلة حيّة. وإذ نختم بإهدائكم جميعاً بركتنا الرسولية، نسأل الرب أن يشملك بنعمته بشفاعة القديسة مريم العذراء والدة الإله، والقديس مار بطرس هامة الرسل والقديس الرسول مار توما وسائر القديسين آمين.

هاده وحمصا معنادا.

صدر عن قلايتنا البطريركية في دمشق – سورية في ١٩٨٧/١٠/

## الفصل الأول

## الكنيسة السريانية الأرثوذكسية

إن الكنيسة السريانية في الهند ... من بقايا كنيسة عظيمة و محيدة . في يوم ما امتد نفوذها من انطاكية على سواحل البحر المتوسط إلى الصين عبر آسيا ... و تبقيه أهميتها للمسيحية ككل عظمة ، بسبب جمال و عراقة صلواتما و طقوسها و لأتسها كذلك حلقة الوصل الوحيدة الباقية مع الكنيسة الآرامية القديمة التي كانت هي الكنيسة الأم

Fr. Bede Griffths

الكنيسة هي الجسد الروحي لربّنا يسوع المسيح . وهو لم يؤسّس كنيسة ما بـل أسّس الكنيسة ، وكانت الكنيسة واحدة في عهد الرسالة ، و لم يكن هناك منظّمـة آنئذٍ كما هو الحال اليوم ، بل كان هناك التوحيد والتبعيّة .

وبعد تنصّر الإمبراطور قسطنطين(١) تركت الكنيسة وجودها السرّي . ثمّ ثبت حولها في مجمع نيقية(٢) (٣٢٥م) إطاراً تنظيمياً ، بيد ألها انشقّت في غضون مائتي سنة عقب مجمع خلقيدونية (٣) (٤٥١م) عن الكنيسة الغربية التي كانت قد باتت

<sup>(</sup>۱) – قسطنطين الأوّل ( ۲۷۶ – ۳۳۷ ) ابن قسطنتيوس كلورس . إمبراطور روماني سنة ۳۰٦ هزم خصمه ماكسانس على أبواب روما عام ۳۱۲ أطلق الحرية للدين المسيحي بمرسوم ميلانو عام ۳۱۳ . تخلّص من ليقينيوس عام ۳۲۶ . فوحد الإمبراطورية واضعاً حدّاً للنظام الرباعي . أسه عاصمة جديدة سمّاها القسطنطينية ودشنها عام ۳۳۰م .

 <sup>(</sup>۲) - نيقية : مدينة قديمة في آسيا الصغرى . عقد فيها مجمعان مسكونيان . الأول حرم آريوس سنة ٢٥ وأعلن قانون الإيمان . والثاني حرم محاربي الصور سنة ٧٨٧ . أصبحت عاصمة الإمبراطورية البيزنطيـــة (٢٠٤ - ١٢٠١ قانون الإيمان . والثاني حرم محاربي الصور سنة ٧٨٧ . أصبحت عاصمة الإمبراطورية البيزنطيـــة (٢٠٤ - ١٢٠١ م) اسمها اليوم " ازنبق".

<sup>(</sup>٣) - خلقيدونية : مدينة قديمـــة في آســـيا الصغرى (بيثينيا ) على البوسفور .هي اليوم كاديكوي التركية قرب استانبول . عقدت فيها عدّة مجامع كنسية منها المجمع المسكوين الرابع وكان سبباً في انشقاق الكنيسة .

وحدة واحدة في الوقت الذي سبق مجمع خلقيدونية . وهكذا انفصلت الكنائس الأرثوذكسية الكبرى مدونة ثاني أكبر انقسام للمسيحية . ثم جاء لوثر(٤)(Luther) وهنري الثامن (٥) (Henry VIII) وانتشار الكنائس الإصلاحية المساة (Churches) .

ومع أن الكنيسة لم تكن بعد كيانا إداريا في عصر الرسالة أو فجرها ، فقد كان لها بطرير كها وأساقفتها وشيوخها وشمامستها . وكان القديس بطرس رئيس الرسل هو البطريرك بينما كان بقية الرسل وأولئك الذين تم تعيينهم هكذا هم الأساقفة . وقد أقام القديس بطرس عرشه في انطاكية (٦) في سنة ٣٧م ، وكان له خلفاؤه بين بطاركة انطاكية . منهم مار أغناطيوس زكارى الذي يأتي ترتيبه الثاني والعشرين بعد المائة بعد بطرس .

وكانت الكنيسة السريانية الأرثوذكسية هي الأصلية التي تأسست في اورشليم وازدهرت في انطاكية على يد الآراميين والمتنصرين الآخرين من غير اليهود.

إن التراث الطقسي و اللاهوتي والتبشيري لهذه الكنيسة عريق. فهي غنية في جميع التقاليد الفاضلة و الخاصة بالكنيسة الواحدة للقرون الخمسة الاولى. وكانت

<sup>(</sup>٤) - مارتن لوثر (١٤٨٣ - ١٥٤٦) راهب اوغسطيني ، لاهويتي ومفكر وكاتب . بدأ في ألمانيا الإصلاح الديني (البروتستانتية) و انفصل عن الكنيسة في شأن الغفرانات وسلطة البابا والتبستل و إكرام القديسين والمطهر والقداس . نقل التوراة إلى الألمانية فكانت الترجمة حدثا دينيا وأدبيا .

<sup>(</sup>٥) - ملك انكلترا (١٩٤١ - ١٥٤٧) انتصر على الفرنسيين عام ١٥١٣ . انفصل عن الكنيسة الكاثوليكية عام ١٥٣٥ وتزوج ست نساء من بينهن كاترينة الأرغونية و آن بولين .

<sup>(</sup>٦) - انطاكية : مدينة على العاصي . أسسها سلوقس الأول نيكاتور عام ٣٠٧ ق.م. أصبحت عاصمة السلوقيين حتى الفتح الروماني عام ٤٢ق.م. أضحت كرسيا رسوليا على رأسه بطرس الرسول حتى انتقاله إلى روما . دمرها الفرس عام ٤٥٠م . احتلها العرب ٣٣٦م .

<sup>(</sup>٧) - ولد بالموصل عام ١٩٣٣ . التحق بمدرسة مار أفرام اللاهوتية بالموصل عام ١٩٤٦ . سيم كاهنا عام ١٩٥٩ و ١٩٥٩ وسيم مطرانا للموصل عام ١٩٦٣ ، ونقل الى أبرشية بغداد عام ١٩٦٩ ، ونصب بطرير كا لإنطاكية في ١٤ أيلول ١٩٨٠ .

ويقول الأب كرفث (Fr. Griffiths) «وانتشرت الكنيسة السريانية بمرور الوقت مع ليتورجيتها (طقسها) بالسريانية في جميع أنحاء المشرق مين سوريا إلى وادي الرافدين وفارس وحتّى إلى الهند والصين ... على جميع ما نملكه من ثروة ليتورجية وعقائدية وروحية . وكانت للكنيسة السريانية روح العمل التبشيري الذي أوصلها إلى الهند والصين وجعل منها في وقت ما أكثر الكنائس المسيحية انتشاراً».

وكانت أديرة الكنيسة في فترة من الزمن مشهورة بعدد رهبالها واسهامها في حياة الكنيسة . وتذكر السجلات انه كان للكنيسة في القرن الخامس ستمئة ألف راهب. وكان هناك في وقت ما تسعين ألف راهب موزّعين في الثلاثمائية ديسر في جبال الرها ، واثنا عشر ألف راهب في دير مار متى قرب الموصل وستة آلاف وثلاثمائة راهب في دير القدّيس باسوس (Basus) قرب حمص بسوريّا.

ولعل أروع هذه الأديرة ، دير القدّيس مرقس (٨) في أور شليم القدس . وهو المكان الذي رسم فيه القربان المقدّس . وهو الموضع الذي ظهر فيه يسوع للرسل بعد القيامة ، والمكان الذي انتظرت فيه أمه وتلاميذه وهم يصلّون بين الصعود والعنصرة . ثمّ كُرِّست تلك فيما بعد لتكون كنيسة مكرّسة لوالدة الله . وتقول كتابة منقوشة بالسريانية تعود إلى القرن السادس اكتشفت هناك في عام ١٩٤٠ : «هذا هو بيت مريم أمّ يوحنّا والمسمّى مرقس » وقد أعيد بناؤه في سنة ٢٣م بعد أن دمّر الملك طيطس(٩) أور شليم .

<sup>(</sup>٨) - للتفصيل عنه راجع الكتاب الذي نشره في تاريخه وآثاره المطران بولس بمنام ، القدس عام ١٩٦٢

<sup>(</sup>٩) - تيطس (٣٩ - ٨١) ابن فسبيانس. إمبراطور روماين قام في عهد والده بحصار أورشليم ودمّرها سنة ٧٠ . واشتهر بحلمه واحسانه. على أيامه ثار بركان الفيزوف سنة ٧٩ فدفن في ليلة واحدة مدينتي هرقولانوم وبومبايي .

وقد أنجبت الكنيسة السريانية العديد من العلماء ومنهم برديصان (۱۰) ومسار أفرام (۱۱) و مار بالاي (۱۲) ومار يعقوب السروجي (۱۳) وابسن العبري (۱۶) وابسن الصليي . ومن الجدير بالذكر، أن بعض الأفكار الغربية في القرون المتأخّرة كانت قد تمثّلت في مستوى كتاباقم ، منها « الإنسان صورة مصغّرة للعالم » التي قالحا هاردر (Harder) ، فهذا المفهوم الخاص بكون الإنسان صورة مصغّرة للعالم ، كان قد ناقشه احودامه جاثليق المشرق في القرن السادس . كما تم معالجة بعض النظريات الفلكية في كتاب : « علّة كلّ العلل » والتي ناقشها بعد نذ غاليليو (۱۰) . بل حتى نظرية نيتشه (۱۱) عن الإنسان الخارق (Super Man) نوقشت في ذلك الأثر الذي وضع في القرن العاشر الميلادي .

وقد باتت التجربة التاريخية المتأخرة للكنيسة السريانية مشابحة لتلك التي لسيدها،

<sup>(</sup>١٠) - برديصان (١٥٤ - ٢٢٢) ولد في الرها . وكان من أصدقاء ابجر التاسع ملكها. إليه ينسب «كتاب القدر » وهو أقدم الكتب بالسريانية بعد التوراة . درس الفلك والتنجيم .

<sup>(11) -</sup> أفرام السرياني (٣٠٣-٣٧٣) من آباء الكنيسة . ولد في نصيبين وعلم في الرها. لقب بكنارة الروح القدس. قاوم تعليمات برديصان وأتباعه . له مؤلفات وقصائد تعليمية دينية . امتاز بمديح العذراء مريم .

<sup>(</sup>١٢) - بالاي : شاعر سريايي عاش في النصف الأول من القرن الخامسفي قرية مسكنة بالقرب من حلب . ألف قصائد قصيرة بالسريانية فقد معظمها. دحل بعضها في الصلوات الكنسية .

<sup>(</sup>١٣) - يعقوب السروجي : (ت٢١٥) شاعر سرياني كبير ولد في كورتم ، ودرس في مدرسة الرها الشهيرة ، نصب اسقفا على بطنان عام ١٩٥٩ .

<sup>(15) –</sup> ابن العبري : (غريغوريوس يوحنا) (١٢٢٦ – ١٢٨٦) ولـــد في ملطية وتـــوفي في مراغة أذربيجان ودفـــن في دير مار متى قرب الموصل . من ألمع رجالات الأدب والعلم لدى السريان . درس الطب والفلسفة في طرابلس . اسقف حلب ثم مفريان المشرق . كتب في النحو والشعر والفلسفة واللاهوت والتاريخ وسائر علوم عصره .

<sup>(10) -</sup> غاليليو : (١٥٤ - ١٦٤٢) أحد كبار علماء زمانه بالحساب والفيزياء والفلك . من مخترعاته ميزان الحرارة والمنظار الفلكي . اكتشف حركة دوران الأرض حول الشمس .

<sup>(</sup>١٦) - نيتشه : (١٩٠١ - ١٩٠٠) فيلسوف ألماني أخذ بمذهب التطور وقال إن الحياة ليست غير تنازع البقاء وبقاء الأصلح وان « الإنسان الأعلى » هدف يجب الوصول إليه . كان من مؤسسي العرقية الجرمانية يتلخص مذهبه بما يدعى «إرادة القوة ».

كما عبر عن ذلك قداسة مار أغناطيوس زكّا بصورة جميلة في خطابه (كلمته) في كوشين (Cochin) إثنا الزيارة الرسولية عام ١٩٨٢ بقوله: مليئة بالصليب والقيامة المتكرّرين فقد كان ينبغي تحويل مقرّ البطريركية من مكانه إلى مكان آخر وبسبب الاضطهاد. وما بقاء الكنيسة حتى هذا اليوم حقّاً إلاّ أعجوبة ومن عمل الله.

والتراث الخاص بالكتاب المقدّس لهذه الكنيسة مهمّ هو الآخر.

ففي عام ٤٠٤م قام رجل سرياني اسمه دانيال بترجمة الكتاب المقدّس إلى العربية الأرمنية . وقام الآباء السريان في القرن السابع بترجمة الكتاب المقدّس إلى العربية بأمر من البطريرك يوحنا الثاني (١٧) تلبية لطلب من أمرير الجزيرة أبي وقاص الأنصاري . وفي عام ١٢٢١م قام كاهن سرياني يدعى يوحنا يوسف من تفليسس (١٨) بترجمته إلى الفارسية ، وفي ذلك القرن ذاته قام الخورفسقفوس متّى كوناط (Mathen Konat) ملفان الملانكار بترجمته إلى لغة المليالم لسان جنوب الهند .

ويمكن الوقوف على دقة هذه الترجمات من حادثة تتعلّق بالترجمة العربية فقد أراد أمير الجزيرة حذف كل ما يتعلّق بلاهوت المسيح وعماده وصلبه من الترجمة العربية . فقال يوحنّا الثاني : «لن أحذف ولو حرفاً واحداً من إنجيل ربّيي لو اخترقت جسدي جميع سهام جيشك » . وأخيراً أذعن له الأمر وقال له : « اذهب واكتب ما تعرفه » .

ومن الجدير بالذكر بهذا الصدد ، إن أغلب المخطوطات القديمة للإنجيل المتوفّرة

<sup>(</sup>١٧) - يوحنا الثاني أبي السدرات (٦٣١ - ٦٤٨) ترهب في دير اوسيبونا . وتتلمذ للبطريرك أثناسيوس الجمال وكتب له . لعب دوراً كبيراً في تجديد عقد الاتحاد ما بين الكرسي الرسولي وكنيسة المشرق . من أجل أعسماله سعيه بنقل الإنجيل من السريانية إلى العربية على يد مهرة التراجمة من العرب والمسيحيين من بني عقيل وتنوخ وطي إجابة إلى رغبة الأمير عمرو بن سعد بن أبي وقاص الأنصاري حوالي سنة ٦٤٣ . وهي أقدم ترجمة عربية للإنجيل ذكرت . وله مع هذا الأمير معاورة دقيقة في إثبات حقائق المسيحية نشرها المستشرق نو .

<sup>(</sup>١٨) - تفليس (تبيليسي) مدينة قديمة في جنوب غربي الاتعاد السوفييتي عاصمة جمهورية جورجيا.

اليوم هي بالسريانية استنسخها شخص يسمّى يعقوب من الرها عام ٢١١م. وثمّة إشارة أخرى إلى جهود الكنيسة السريانية بهذا الاتجاه، حقيقة أن هناك من بين مخطوطات ما قبل القرن السابع عشر باليونانية، واثنتان وعشرون باليونانية، بينمله هناك خمس وخمسون مخطوطة بالسريانية.

وقد كان لنسطور (۱۹) تأثير على هذه الكنيسة لبعض الوقت فقد كان ينتميي إلى هذه الكنيسة ، وكان له العديد من المتعاطفين المتنفّذين مسن بسين تدرّجها الإداري. بيد أن الكنيسة أدانته وأعلنت أن الربّ الذي ولد من الآب منذ الأزل قد ولد ذاته جسديّاً من السيّدة العذراء المباركة مريم فكانت العذراء إذ ذاك والدة الله (Theotoks) وقد قبلت الكنيسة كذلك بتعبير «اتحاد الطبيعتسين». وقال القديس قورلس (۲۰) ( Cyril ) إن المفهوم الشرقي لاتحاد الطبيعتين مشابه لمفهوم وحدانية الطبيعتين ومشابه للقول بان الله المتجسد واحد في الطبيعة :

وكان مجمع خلقيدونية سنة ١٥٤م نقطة تحوّل في تاريخ الكنيسة ، فقد خسرت الكنيسة منذ ذلك التاريخ رعايتها الملكية. وبعد موت ثيودوسيوس (٢١) الثاني عام ٥٥٠م ، حاء إلى الحكم بولخاريل ( Pulcheria ) ومرقيون ( Marcian ) و كانا معاديين لمارديوسقورس (٢٢) وقاما بترتيب مجمع خلقيدونية بإشارة من البابا لاون (٢٣) ( Leo )

<sup>(19) -</sup> نسطور: ( ٣٨٠ - ٢٥١) ولد في جرمانيقي وهي مدينة مرعش اليوم في تركيا. بطريرك القسطنطينية عام ٢٦٨ . قال باقنومين في المسيح. وأنكر على مريم لقب أم الله. حرّمه مجمع أفسس عام ٤٣١ اتباعه هم النساطرة .

<sup>(</sup>٢٠) - كيرلس الاسكندري: بطريرك الإسكندرية (٢١٤ - ٤٤٤) معلم الكنيسة ، ترأس مجمع افسس الذي حرم نسطور (٣١) ترك مؤلفات دفاعية وعقائدية.

<sup>(</sup>۲۱) - ثيودوسيوس الثاني: إمبراطور بيزنطي (۴۰۸ - ٤٥٠) ابن اركاديوس و محلفه تأثر كثيراً بزوجته أفدوكيا و بأمحته، دعا إلى عقد مجمع افسس عام ٤٣١. وأسَّس جامعة القسطنطينية عام ٤٢٥ وأمَّ بجمع القانون الثيودوسي .

<sup>(</sup>٢٢) – مار ديوسقوروس محلف البابا كيرلس الأسكندري عام ٤٤٤ ، ترأس مجمع افسس الثاني عام ٤٤٩ .

<sup>(</sup>٢٣)- البابا ليون الكبير (٤٤٠-٢٦١) ترأس ممثله المجمع الخلقيدوين. تصدّى لآتيلا على أبواب روما سنة ٢٥١ له مواعظ ومؤلفات لاهوتية.

وقد قبل طومس ليو كأساس للعقيدة . وكان موقف كنيستنا إزاء ذلك هكذا: أن طومس لاون مناقض لمرسوم مجمع نيقية، وان مجمع خلقيدونية أكّد في الحقيقة تعاليم نسطور كان قد ذهب إلى أن الذي صلب كان مجرّد إنسان. وتحب (الكنيسة السريانية) أن تـقول ، انه في الوقت الذي قالت فيه بمجـمع افسس (٢٠) بالطبيعة الواحدة للمسيح، فان مجمع خلقيدونية رأى فيه طبيعتين. كما أن مجمع خلقيدونية رفض العقيدة الخاصة بآلام وصلب أحد الثالوث الأقدس. ولا بدّ من القول بطبيعة الحال إنصافاً، إن مجمع خلقيدونية قبل بتعبير أم الله.

وقد رفضت الكنيسة السريانية الأرثوذكسية مجمع خلقيدونية منذ البدء حيث استقال البطريرك مكسيموس (٢٥) (Mximus) بسبب ذلك في سنة ٥٥٤م واستبدل البطريرك الخلقيدوني الشهيد (Mortyr) ب (بطرس الثاني) (٢٦) عام ٢٦٨م، بسبب ذلك ، فوصف أولئك الذين انفصلوا عن خلقيدونية ب (الملكيين) أي أتباع الملك ويسمّيهم أبن العبري السريان الملكيين .

وكان هناك مجمع آخر في القسطنطينية عام ٧٤٦ م ترأسه بطرس الثاني الانطاكي وطيمثاوس الثاني من الإسكندرية ، وقد أدان مجمع خلقيدونية وأصدر الإمبراطور باسيليكوس الإعلان الذي وقعه سبعمائة أسقف التابعين إلى بطرير كيتي إنطاكية والإسكندرية .

<sup>(</sup>٢٤) - مجمع افسس: ثالث مجمع مسكوني . عقد في افسس عام ٢٣١. ترأسه قورلس الإسكندري ونبذ تعاليم نسطور بطريرك القسطنطينية . أعلن العذراء « أم الله » وإنّ للمسيح اقنوماً واحداً وطبيعة واحدة بعد الإتحاد .

<sup>(</sup>٢٥) - البطريرك مكسيموس الذي تنازل عن الكرسي الانطاكي عام ٥٥٥ وتوفي عام ٢٦٠ فأقـــام الخلقيدينيون مكانه باسيل (٢٥٦-٤٥٨) - فآقاق (٨٥٨-٥٩) فمرطور (٢٥٩-٤٦٨) .

<sup>(</sup>٢٦) - بطرس الثاني القصار (٢٦ ٤ - ٤٨٨) هو الذي أدخل قانون الإيمان النيقاوي إلى الكنيسة عام ٢٧٦.

وعقد محمع آخر عام ١٨٤ من عقبه آخر بعد سنة دعي محمع هينوتيكون (Henoticon) من قبل الملك زينون (٢٧) الملك والذي هو الآخر رفض الصيغة الخلقيدونية .

وفي سنة ٨٨٤ خلف بطرس الثاني على الكرسي الإنطاكي فلافيان. وقد أكد محمع القسطنطينية والذي عقد عام ٥٠٥م عندما كان بعد فلافيان بطريركا وأظهر الموقف المناهض للمجمع الخلقيدوني. ثم انحاز إلى وجهة النظر الخلقيدونية وطرد من قبل مجمع صيدا الذي عقد عام ١٢٥م لكي يخلفه القديس مار سويريوس الكبير(٢٨). وبعد ست سنوات ، اضطهدت الكنيسة على يد الإمبراطور جوستنيان ، فكان على مار سويريوس الهرب إلى مصر. فعين جوستنيان بطريركا آخر يدعى بولس(٢٩) لكن الانطاكيين سخروا منه فراحوا ينعتونه بر (بولس اليهودي) . وكان هناك اثنان آخران يطالبان بالرئاسة خلال فترة حياة مار سويريوس الذي توفي في الناط عام ٥٣٨م لينال التاج السماوي ، وتخلد الكنيسة السريانية الأرثوذكسية ذكره في كل ذبيحة مقدسة، بأنه الشخص الذي علم الناس أن مريم هي والدة الله.

<sup>(</sup>٢٧) - زينون : إمبراطور بيزنطي (٤٧٤ - ٤٩١) لم ينل حكمه رضى الشعب . حاول التوفيق بين المونوفسيزية والرأي الكاثوليكي فأصدر سنة ٤٨٢ قرار التوحيد (هينوتيكون) الذي أدى إلى خلاف مع روما دام ٣٥ سنة .

<sup>(</sup>۲۸) - سويريوس الأول الكبير: (۱۲ - ٥٣٨) رئيس دير مار رومانس في غزة. صال وجال بحماس وبتفوق في مجمع قسطنطينية الذي عقد سنة ٥٠٥م. عزل مقدون القسطنطيني المتذبذب، وألف كتابا سماه فيلولايتس (محب الحق) دفاعا عن كيرلس الاسكندري. انتخب وهو بعد راهب بطريركيا للكرسي الأنطاكي عام ١٦٥. هرب إلى مصر عام ٥١٨ بعد أن أثار عليه يوسطينوس اضطهادا عنيفا ووافته المنية هناك في مدينة (سخا) سنة ٥٣٨ م.

<sup>(</sup>٢٩) - بولس الخلقيدوني : عينه الإمبراطور بطريركا انطاكيا عام ١٩٥٥ ، وسماه الأنطاكيون « بولس اليهودي » الذي سعى بنشر عقيدة المجمع الخلقيدوني و أثار عام ٢١٥م اضطهادا على الأديرة وشرد الرهبان ونفى الأساقفة .

وما هذا الحديث عن الانشقاق بين كنيستنا و مجمع خلقيدونية، الا مسألة معاني و دلالات. فقد استخدم الإمبراطور جو ستنيان ذاته تعبير ثيوباشايتز (Theopachites) أي « الإله المعذب » والأهم من ذلك أن البابا يوحنا الثاني وافقى على مقالة جو ستنيان. و بما يشبه ذلك فان ثيو دور ثيو دوريط (Theodore Theodoret) و هيبا) جو ستنيان. و بما يشبه ذلك فان ثيو دور ثيو دوريط (Theodore Theodoret) و هيبا (Hiba) اللذين أيدهما مجمع خلقيدونية، ادينا من قبل جو ستنيان في مرسوم صادق عليه كذلك بعض البطاركة الخلقيدونيين. ويبدو أن البابا فيجيليوس (Vigilus) هو الآخر قد وافق على و جهات النظر هذه.

وقد أعلن مجمع القسطنطينية عام ٢٥٥م الذي ترأسه يوتيخس ٣٠٠) (أوطيخل) (Eutyches) القسطنطيني، والذي قبل به فيحيلوس البابا في روما. «يحرم من يفصل الله الكلمة الذي صنع العجائب عن المسيح الذي تألم ... (الذي ) لا يقول انه ربنا يسوع المسيح الكلمة هو مع المسيح الذي ولد من امرأة ، أو ... أن العجائب إنما هي عجائبه وانه هو ذاته الذي تألم طوعا » .

ويرى اللاهوتيون والمؤرخون السريان في هذا الإعلان طعنه للخلقيدونية وانتصارا للموقف السرياني الأرثوذكسي .

ومن أجل إنقاد هذه الكنيسة المضطهدة اختار الله القديس مار يعسقوب البرادعي (٣١) الذي رسم مطرانا للرها السنة ٤٣٥ من قبال البطريال البطريال تيودوسيوس الاسكندري، وأعلن البرادعي مطرانا مسكونيا مخولا لرعاية الكنائس السريانية المضطهدة في أفريقيا وآسيا.

<sup>(</sup>٣٠٠) - اوطيخا (٣٨٨ - بعد ٤٥٤) راهب يونان عاش في القسطنطينية ، قال بوحدة الطبيعة في المسيح (مونوفيزية) فحرمه المجمع الخلقيدوين وتحرمه الكنيسة السريانية الأرثوذكسية وسائر الكنائس الأرثوذكسية الشرقية (الأقباط ، الأرمن ، الأحياش).

<sup>(</sup>٣١) - يعقوب لبرادعي : راهب سرياني غيور، بحماية الإمبراطورة تيودوره نصب اسقفا على الرها عام ١٤٥ فرسم أساقفة وكهنة مع التسمامسة والرهبان بالآلاف. وهو اللذي رسم ونصب أحودامه مطران عاما عنى بكريب توفي عام ٥٧٨ وإليه ينسب الخلقيدنيون طائفة السريان الأرثوذكس ( اليعساقية ) لأنه قضى حياته عاملا في تنسظيمها وتثبيتها .

وتعد حياته سجلا حافلا بالأعمال ، فقد رسم بطرير كين ، سركيس ، وتعد حياته سجلا حافلا بالأعمال ، فقد رسم بطرير كين ، سركيس ، وجاثليقا واحدا للمشرق هو أحودامه، وسبعة وعشرين اسقفا ، ومائة ألف وألفين كاهن . فلا عجب أن عرفت هذه الكنيسة - في وقت من الأوقات - بين أعدائها بالكنيسة اليعقوبية نسبة إلى إسمه. وليس هذا اسما مقبولا في الكنيسة اليوم ، لكن الكثيرين من المؤمنين والجهلاء في الهند يدعون أنفسهم باليعاقبة مفتخرين.

أما عقيدة الكنيسة السريانية الأرثوذكسية عن التجسد فهي كالآي: «أن الابن الوحيد ، وكلمة الله الاقنوم الثاني من الثالوث الأقدس نزل من السماء إلى رحم العذراء مريم فتجسد وصار انسانا منها بواسطة الروح القدس ، وولد منها بعد تسعة أشهر بطريقة عجيبة في الوقت الذي بقيت فيه عذراء إلى الأبد. وان اتحاد اللاهوت بالناسوت حدث في اللحظة الأولى التي حملت فيها العذراء . بعبارة أحرى إن الألوهة لم تكن موجودة في الرحم قبل الطبيعة البشرية ، ولا الطبيعة البشرية ولا الطبيعة البشرية كانت موجودة قبل الألوهة ، وعليه فان للكلمة المتجسد طبيعة واحدة مركبة دون اختلاط أو امتزاج . ولما كان هذا الطفل إلها حقيقيا وأنسانا حقيقيا وهو إله كلمل بلاهوته وإنسان كامل بناسوته ، فان أمه هي والدة الله (Theotoks) .

وفيما يتعلق بسر الفداء، فان الكنيسة تعلم الآتي: «إن ابن الله المتحسد وكلمت صلب حقا وانه تألم ومات بانفصال روحه عن جسده وإنه دفن في القبر في الوقت الذي لم ينفصل عنه لاهوته ولا عن روحه أو جسده عندما كان معلقا على الصليب أو مدفونا. وفي اليوم الثالث قام من بين الأموات ».

<sup>(</sup>٣٢) - سرجيس التلي (٤٤ ٥ - ٥٥٠) عرف بالفاضل لسيرته وتقواه.

<sup>(</sup>٣٣)- بولس الثابي الإسكندري (الأسود) (٥٠٥-٥٧٥) من أسرة اوكاما التي تعني الأسود بالسريانية. مات معزولا

ويقول الأب بيد كرفث (Fr. Bede Griffith): « والسمة الرئيسة للكنيسة السريانية هي الشعور بالرهبة والروعة أمام السر الإلهي. والطقس السرياني حافل بمشاهد رؤيا النبي أشعيا عندما رأى الله على عرش عال و سام في المعبد بأور شهيم وسميع الملائكة تنادي أمامه ، قدوس ، قدوس ، قدوس ... وهناك في كل كنيسة سريانية أستار تقام أمام المذبح بمثل ستار معبد أور شليم. ويعتبر المذبح «قدس الأقداس »، والمكان الذي يظهر الله ذاته في « العهد الجديد » مع شعبه. ويتم إحياء هذا المشهد عند بداية ونحاية كل قداس احتفالي حيث يماذ الشعور بالرهبة والإنشداه الدي يوحي به المشهد الطقس برمته. إلى جانب هذا الشعور بالرهبة والروعة في حضرة قداسة الله ثمة شعور عميق بخطيئة البشر .

فكما أن النبي أو حى إليه لأن يصيح بصوت عال : الويل لي لأن شفتي دنستان وأقيم بين أناس ذوي شفاه دنسة » .

كذلك يمتلئ الطقس السرياني هذا الشعور بالخطيئة البشرية والحقارة. لكنه يصاحب هذا الشعور بالخطيئة والحاجة إلى « التوبة » إدراك لحب الله اللامتنه ورحمته ، أو أنه في الواقع تعبير عنه ، والتي تدرك حاجة الإنسان وترفيعه لكي يشترك في محده الأزلي.

وهكذا ثمة موازنة عجيبة للحلال المهيب والشفقة الرؤوف ، و بين الانحطاط والانبعاث . « ولا ريب أن وجود تأكيد عظيم على الطبيعة الإلهية للمسيح، والتي هي مع ذلك أرثوذكسية تماما ، هي نتيجة للاتجاه نحو الطبيعة الواحدة لهذا الطقس، إن عقيدها القائمة على التثليث، والمقتبسة في الغالب من اليونانية ، بل وحتى ألها تستخدم مصطلحات يونانية ، عقيدة ثابتة جدا ومؤثرة ، بيد انه يمكن رؤية سمتها المميزة في تقليدها الجاري بتوجيه الصلاة إلى المسيح « أو إلهنا » مباشرة . وليس إلى الآب من خلال يسوع المسيح ربنا كما هو يجري في الطقس ، ويمكن الوقوف على الآب من خلال يسوع المسيح ربنا كما هو يجري في الطقس ، ويمكن الوقوف على

التأكيد على لاهوت المسيح كذلك من خلال التبحيل الكبير لمريم بصفتها «أم الله » وبعبارة أدق « تلك التي ولدت الله » وهذه العبارة لاهوتية عميقة جدا ، وهم مبنية على تأمل مستمر في حقيقة لأن الشخص الذي أنجبته مريم هو الله حقا فهي (والدة الله) . وهذا مصدر عجب لا نحاية له ، ومصدر تناقض ظاهري في نفسس الوقت، والذي يعبر عنه تعبيرا شعريا « بذراعك عانقت اللهب ، وأرضعت الحليب للنار الملتهمة ؟! مبارك هو اللا محدود الذي ولد منك » .

و تستحق هذه العبادة التوراتية و اللاهوتية الدراسة كمثال على كيف نش\_\_\_أ تكريم مريم العذراء في الكنيسة كنتيجة مباشرة للاعتقاد بالتجسد .

« وإلى جانب تكريم أم الله (والدة الإله) ، ثمــة تكــريم للأنبيـاء والرســل والشهداء كأعضاء في الجسد السري للمسيح ، أولئك الذين بشروا بــالإنجيل وماتوا من أجله، وتكريم القديسين هذا يحتاج هو الآخر إلى الدراسة في إحــدى أنقى صيغها المتأصلة، في نظرة توراتية للحياة، ونابعة بصورة كلية من التفــاني بشخص المسيح والرسالة الأصيلة للإنجيل » .

وما هو جلي كل الجلاء في الطقس السرياني خلفيته التوراتية ، وكأن الطقس نابع من نفس تربة العهدين القديم والجديد «فقديسو» العهد القديم ، ابراهيسم واسحق ويعقوب وموسى وداود والأنبياء و لا سيما أيوب البار ودانيال، والقديسون الثلاثة فتيان آتون بابل ، شخصيات معروفة مثل الرسل . وثمة شعور بأهم شهود أحياء على سر المسيح ، أحياء دوما في الكنيسة.

ومما هو ممتع أكثر ، الإشارة الدائمة إلى « أبينا آدم وأمنا حواء » والتي تعرو بسر الخلاص إلى أول رجل وامرأة وترى المسيح يهوى أو يهبط إلى « شرول » عالم الموتى أو الجحيم ، عند قيامته ليعلن رسالة الخلاص لجميع الموتى ، ولكي ينهض آدم وحواء .

إن الشعور بانتظار الموتى في « الشيول الجحيم » للقيامة أثناء الجحيء الثال المسيح هو الآخر موضوع رئيسي يعود به بنا اللاهوت المسيحي اليهودي المبكر، والذي يستقي منه اللاهوت السرياني الشيء الكثير، ويساعدنا لأن نرى كيف أن عبادة المؤمنين الذين ماتوا قد نشأت متزامنة في الكنيسة المبكرة.

## لا ذا سميت الكنسيسة السريانية ؟

يقول البعض أن ذلك يعود إلى كون السريانية لغة الطقس الكنسي . ويذهب آخرون إلى ألها مشتقة من كلمة سوريا. وأرى أن كليهما ليس صحيحا تماما. ولعله اشتق الاسم من سوروس الملك الفارسي (٩٩٥-٩٥٥.م.) الذي سمح لليهود بالعودة إلى فلسطين بعد دخوله بابل في عام (٣٩٥ق.م.) . فلم ينس اليهود اسمه ، فأصبح اسمه مرادفا لاسم فادي البشر، المخلص (الموعود) وغن نعلم من الكتاب المقدس أن رسل سيدنا سموا «مسيحيين» في إنطاكية التي كانت آنذاك عاصمة سوريا وكان المسيح بالنسبة إلى اليهود المتنصرين في إنطاكية بمثابة سوروس المحديد للبشر والمحرر لهم ، فوصفوا المسيح و«سوروس» بني البشر ، وعلى هذات المسيحيين من غير اليهود دعوهم به «السريان» ولعل التسمية بدأت على شكل كناية مثلما كان الأمر مع تسمية « مسيحي » فأصبحت مثلها تسمية على شكل كناية مثلما كان الأمر مع تسمية « مسيحي » فأصبحت مثلها تسمية المسيحيين من غير المسيحيين ، فلفظة آرامي كانت تدل على الوثنيين في حين كانت تدل لفظة « سويان » على المسيحيين .

وعلى أية حال فإن الكنيسة في انطاكية كانت تعرف بالكنيسة السريانية منذ الأزمان المبكرة ، ويذكرها القديس مار أغناطيوس النوراني (٣٤) في رسالته إلى الرومانيين سنة ( ١٠٧م ) .

<sup>(</sup>٣٤)- أغناطيوس الأنطاكي (+١٠٧) تلميذ يوحنا الرسول وأسقف إنطاكية الثالث ، من آباء الكيسة الرسوليين مات شهيدا في روما حوالي ١٠٧ م ، من مؤلفاته « الرسائل السبع » .

وكانت الآرامية لغة اليهود على مدى خمسة قرون قبل المسيح، حتى أن بعض كتبهم المقدسة كانت مكتوبة بتلك اللغة ، كما تبرهن على ذلك مخطوطات البحر الميت، ولابد إلها كانت اللغة التي تحدث بها جبرائيل إلى مريم ، واللغة التي علمتها للطفل يسوع .

وكان أول طقس للمسيحية طقس القديس مار يعقوب الذي ما تزال الكنيسة السريانية الأرثوذكسية تحتفظ به مكتوبا بالسريانية ، وكانت السريانية في الحقيقة لغة الطقس في جميع أنحاء المشرق رغم الاختلافات القومية ، حتى أن الكهنة في الهند كانوا متبحرين بالسريانية ، وقد استخدمت الكنيسة الأرمنية الأبجدية السريانية إلى جانب استخدامها السريانية ، إلى أن وضع مسروب الأبجدية الأرمنية ، وحتى القرن العاشر الميلادي لم يكن هناك أي طقس بأية لغة أخرى عدا اليونانية .

وكان في عام ١٩ ٩ م حين احتفل مطران دجلة (٢٥) وهو عربي «بالأفخارستيا» باللغة العربية ، وفي الهند كان أول طقس احتفل به باللغة « المليا لم » في بداية القرن العشرين . وذلك بإذن من البطريرك السرياني مار أغناطيوس عبد الله التابي عام ١٩١١ . ويكون الكهنة في الكنيسة السريانية متزوجون بصورة عامة ، لكنه لا يجوز الزواج بعد أن يصبح المرء كاهنا ، بل حتى أن الشماس لا يجوز له أن يستزوج بعد أن يصبح شماسا وعليه أن يقرر وهو بعد في مرتبة الشماس الأفدياقون (٣٦) .

ولا يستطيع الكهنة المتزوجون تولي مسؤولية الأبرشيات ، كما لا يصبح الكهنة المتزوجون أساقفة ، وأعلى درجة يحصل عليها الكاهن المتروج هي

<sup>(</sup>٣٥) - يقصد به مطران (مفريان تكريت) ولست أدري لماذا يستعمل لقب مطران دجلة عوض مفريان تكريت » .

<sup>(</sup>٣٦)- أي الشماس الإنجيلي وهي من درجات سر الكهنوت الكبرى .

الخورفسقفوس ، بيد أن بإمكان الكاهن الأرمل أن يصبح أسقفا .

ولعل المسيحيون السريان هم الوحيدون الذين يسجدون أثناء صلاقم عدا أيلم الأحد ما عدا الفترة بين عيد الفصح والعنصرة وهي في الحقيقة عادة يهودية قديمة ، وهي إشارة إلى أصولها الرسولية .

وتنتشر الكنيسة السريانية الأرثوذكسية في جميع قارات العالم ، عدا القدارة القطبية الجنوبية ، إن عددها الإجمالي صغير ، حوالي خمسة ملايين فقطم منهم مليونان في الهند حيث يوجد عندنا ، ، ٥ اكنيسة ، وتقوم بإدارة عدد كبير مدن المؤسسات الثقافية والصحية والخدمة الاجتماعية من بينها كلية مدار أثناسيوس للهندسة (Mar. Athanasius College of Engineering) وهي الكلية المندسية الوحيدة التي يقوم بإدارتما المسيحيون في الحند ، وهناك ثلاثة عشر مطرانا في الحند إلى جانب الخائليق المفريان ) ، كذلك مطارنة في غرب آسيا وأوروبا وأمريكا الشمالية والجنوبية واستراليا.

والكنيسة في الهند، كنيسة تنبض باخياة وقد أشار إلى ذلك خاصة قداسة سيدنا مار أغناطيوس زكا عيواص البطريرك الحالي في البيان الوداعي الذي أصدره إثر انتهاء الزيارة الرسولية عام ١٩٨٢.

ولكل أبرشية جيشها المريمي الخاص ( Marth Mariiam Samajam ) ومدرسة أحديـقر٢٠) وللأبرشيات الكبرى يوجد أكثر من مدرسة ، كما وتوجد في أبرشيتي التي أنتسي إليها وهي أبرشية انكمالي ورعية كورو.مـبادي (Kuruppampadi ) ثمـاني عشـرة مدرسـة ، إلى جانب الجماعات ( الأخويات ) الروحية للطلبة والشبيبة .

<sup>(</sup>٣٧)- يقصد بما المدارس التي تعلم الأطفال والشبيبة أيام الآحاد التعليم المسيحي إضافة إلى الطقوس الفرضية والكنسية مع الليتورجيا والممارسات الدينية .

# الفصل الثايي

# المفريانية

ولما كان مار باسيليوس يلدو مفريانا (١) ، فقد يكون من المفيد الولوج في تاريخ مقر الجاثليق (٢) والمفريانية في هذه المرحلة .

ثمة وجهة نظر تقول أن جاثليق المشرق لم يكن يشبه مفريان دجلة ٣٥). وحسب رأي هؤلاء ، فان الجثلقة كانت مؤسسة في الكنيسة خارج منطقة نفوذ أنطاكية ، في حين تشير المفريانية إلى دائرة تعمل تحت إدارة البطريرك الأنطاكي ، فلنلق نظرة في تفصيل أكثر ٤٠).

لقد عرفت الكنيسة في سلوقية (٥) بأسماء مختلفة: الكنيسة السريانية الشــرقية ، والكنيسة الكلدانية (٦) والكنيسة البابلية (٧) والكنيسة الآشورية ومــن ثم كنيسـة المشرق.

وبدءا لم يكن هناك مطران واحد في فارس من شأنه أن يكون هو الرئيس، وأول محاولة جرت باتجاه تطوير الإدارة على هيئة مطرانيات كانت تلك التي قام

<sup>(</sup>١) – المفريان (مفريونو ) لفظة سريانية تعني المثمَر، المنتج، المخصب

<sup>(</sup>٢)- الجاثليق ( لفظة يونانية ) وتعني العام ، الجامع . وهي اصطلاح يعني المفريانية وهو الأسبق .

<sup>(</sup>٣) - يقصد به مفريان تكريت. وما يعنيه هنا المؤلف ب « دجلة » يقصد « تكريت » ولست أدري لماذا استعمل هذا الإسم والحتفى عليه اللقب الصحيح .

<sup>(</sup>٤)- للتفاصيل راجع كتابنا «تكريت حاضرة الكنيسة السريانية» بيروت ، ١٩٩٤.

<sup>(</sup>٥) - سلوقية مدينة أنشأها سلوقس نيكاتور على ضفة دجلة اليمني عام ٣٠٧ق.م. وجعلها عاصمة لمملكة سوريا قبل الإنتقال الى أنطاكية: استولى عليها الفرثيون عام ١٤٠ ق.م. أسس العرب على أنقاضها وأنقاض طيسقون مدينة المدائن .

<sup>(</sup>٦) - في القرن السادس عشر عرفت الكنيسة النسطورية التي تكثلكت بأسم الكنيسة الكلدانية .

<sup>(</sup>V) - جعل لقب بطريرك الكلدان «بطريرك بابل» .

بها أسقف سلوقية بابا (فافا) الذي لاقى معارضة شديدة أبداها العديد من الأسلقفة لكى يطرد من الإدارة في نماية المطاف.

وخلف فافا شمعون (۸) (Simeon) الذي حضر مجمع نيقية سنة ٢٦٥م ، وعند بدايسة القرن الخامس أصبح مار اسحق مطرانا على سلوقية ، وقد واجه مار اسحق نفسس المقاومة ، شأنه شأن فافا ، لكن مار ماروثا هب لنجدته ، وكان مار ماروثا مطرانا على ميافرقين (۹) في الأمبراطورية البيزنطية . وحصل ماروثا على رسائل تأييد مسن بطريرك أنطاكية الى جانب مطارنة حلب والرها وتلا وآمد. وكان البطريرك آنذاك فورفيريوس (۱۰) (٤٠٤-٢١٤) . وكان المطارنة الذين بعثوا الرسائل هم : اكاسيوس (حلب) وبيكيتا (الرها) ويوسيفوس (تلا) واكاسيوس (آمد) وكاد أن يكون ماروثا الميافرقيني هذا بمثابة يعقوب البرادعي لفارس في القرن الخامس ، وقد نجح في وضع حد للاضطهاد الفارسي واعادة تنظيم الكنيسة ، واعادة ترميسم أماكن العبادة واطلاق سراح السجناء المسيحيين .

وقد أقنع الملك الفارسي يزدجرد(١١) الأساقفة الفررس للالتقاء في محمو (سينودس) ، وعليه فقد عقد في سلوقية عام ١٠٤م ، وكان هذا السينودس هران الذي أقر أولوية مطران سلوقية لأول مرة ومنحه اللقبين : المطران العظيم ، ومطران المشرق ، ومطران سلوقية و قطيسفون ، وهذا المطران هو الذي عرف فيما بعد بر «مطران المشرق» وكان مطران سلوقية ضمن نطاق سلطته ومخولا جميع

<sup>(</sup>٨)- ربما هو شعون برصباعي.

<sup>(</sup>٩) - ماروثا أسقف ميافرقين السريابي . أوفده القيصر أركاديوس إلى يزدجرد الأول نحو سنة ٣٩٩ ، اشــــترك في مجمع سلوقية عام ١٠٤م كتب سير الشهداء .

<sup>(</sup>١٠) - فورفيريوس (٤٠٤ - ٢٦٤) من أفاضل بطاركة أنطاكية ولكنه كان من أشد خصوم القديس الذهبي الفسم ، حمل ماروثا الميافرقيني رسالة إلى مجمع سلوقية عام ١٠٤م .

<sup>(</sup>١١) - يزدجرد الأول: أشهر ملوك الساسانيين (٣٩٩ - ٢٠) ابن شاهبور الثالث أشتهر بقدرته وعدله ، أحسن العلاقات مع الأمبراطورية البيزنطية وأوقف اضطهاد المسيحيين .

الصلاحيات التي يمارسها البطاركة عادة.

أما وظيفة المفريان في الناحية الأخرى ، فقد نشأت في القرن السابع، ١٢٥ مع تعيين مارو ثار١٥ مفريانا في منطقة دجلة عام ٢٦٩م. وهناك الكثير من الإرتباك بين الكتاب الهنود بهذا الصدد . وقد ذهب البعض إلى أن المطرانين اللذين يحملان اسم ماروثا، واللذين يفصل بينهما قرنان من الزمن على الهما شخص واحد وكان ابن العبري في القرن الثالث عشر أول مفريان يطلق على نفسه لقب قاثوليقوس (جاثليق) ، وتعني لفظة مفريان حرفيا « الغزير الإنتاج » أما كاثوليكوس ( البطريرك ) فقد كانت وظيفة مدنية تعين الموظف ذا السلطة الكاملة على منطقته القضائية كالجابي أو الحاكم الإقليمي في الهند .

وكانت الجثلقة (البطريركية) وظيفة تشغل في الكنيسة الفارسية – وتأسست عوافقة البطريرك فورفيريوس الأنطاكي الذي كان يمنح الرسامة لأبناء الكنيسة الفارسية في سلوقية ، أما المفريانية ، فقد كانت وظيفة ضمن الكنيسة السريانية الأرثوذكسية الأنطاكية في دجلة (تكريت) ، و لم يكن المفريان يرأس كنيسة بلل كان محرد نائب للبطريرك ، رغم انه كان يتمتع باستقلال ذاتي كامل ضمن منطقته ويعتبر الكثيرون في الكنيسة الهندية الأرثوذكسية أنفسهم بفخر الهم تحت سلطة البطريركية المشرقية ، وبطريركية المشرق التي يقصدو لها إنما هي في الحقيقة المفريانية (مفريانية تكريت) وهي لا تشير إلى إدارة البطريرك (الجائليق) في فارس الذي كان يرأس كنيسة قطيسفون ويقر بذلك الدكتور ف.س.صامويل (V.C. Samuel)

VT - 79 ، 70 ، 70 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 90 ، 9

وقد عين ماروثا من قبل البطريرك الأنطاكى مفريانا وليس بطريركا (جاثليقا) وفي الحقيقة أن ابن العبري لا يسمى ماروثا بطريركا (جاثليقا) وهو يشير في الوقت ذاته إلى الرئيس المعاصر للكنيسة النسطورية بر (الجاثليق) ، كما يقول ابن العبري أن مفريانية (تكريت) كانت جثلقة سلوقية المنقولة .

وكان جائليق سلوقية الذي دعا نفسه فيما بعد بطريركا في الكنيسة النسطورية ومن ثم في الكنيسة الكلدانية ، لم يكن له أي شأن بالكنيسة السريانية الأرثوذكسية أو بالمسيحيين في الهند الاقليلا.

وهناك بطبيعة الحال وجهة نظر تقول: انه كان يتمتع بسلطة على الهند والصين ومنغوليا لكن ذلك ليس منسولا عالميا ، فتاريخ الكنيسة في الهند ولا ميخائيل الكبير ، وعدم الغموض ، فلا يذكر ابن العبري الكنيسة في الهند ولا ميخائيل الكبير ، وعدم ذكرها لا يعني بطبيعة الحال إن الكنيسة في الهند كانت تابعة لروما ، أو الحاكك كلنت محرد تجمع المؤمنين لا تربطهم أية صلة بانطاكية أو بدجلة (تكريت).

وفي الحقيقة فان الهنود ما كانوا ليقتربوا من مار باسيليوس يلدو لولا وجــود علاقة مع تكريت (دجلة) ، وغمة عدة براهين تشير إلى أن الكنيسة في الهند كـانت لها في الحقيقة صلة بإنطاكية ، أما كون الكنيسة في الهند تحت عرش انطاكية منــذ القرن الرابع على الأقل فحقيقة لا يرتقي إليها الشك ، ويقول فورتسك Fortesque: انه عندما التقى آباء مجمع نيقية ، كان إلى جانب المطارنة الذين يحكمون الأقــاليم أساقفة مساعدين ، وكان الأسقف يحتل مكان الصدارة ، والجميــع تحــت إدارة البطاركة الثلاثة العظام في روما والإسكندرية وإنطاكية ، وكان يفترض في المسيحية قاطبة أن تكون خاضعة لأحد البطاركة الثلاثة الأصليين في رومــا والإسـكندرية وانطاكية .

ولقد ذكر تلميذ لاهوت هندي واحد في الأقل يتلقى العلم في مدرسة الرها

في الأيام المبكرة للمسيحية ، وقد تضمن تعليق سرياني على ترجمة رسالة من تلك الفترة هذه الملاحظة : « ترجمت هذه الرسالة من اليونانية إلى السريانية مسن قبل ماركوماي (Komai) عساعدة دانيال الكاهن الهندي ، وكان هذا في سنة ٢٥م . ويشير الدكتور منكانار؛ ر) (Dr. Mingana) إلى أن « الانتشار الأول للمسيحية في

ويشير الدكتور منكانا(١٤) (Dr. Mingana) إلى أن « الانتشار الأول للمسيحية في الهند أدى إلى انتشار اللغة السريانية في الكنيسة الهندية » .

ويقول مكنزي (Mackenzie) في كتابه تاريخ الكنيسة «أن النفوذ اللذي مارسه البطريرك اليعقوبي في أنطاكية ، نفوذ كبير ».

وهناك إقرار بأن توما الذي من قانا كان مرسلا من قبل الجائليق (المفريان) الذي كان نائبا أرثوذكسيا للبطريرك الأنطاكي ، ويذكر فورتسك مرة أخرى: «لم يفكر أي اسقف من الرها أبدا في استخدام لقب بطريرك ما بين النهرين المفريان ، ليس لسبب إلا لأنحم كانوا أنفسهم – على أيسة حال – خاضعين لكرسي أنطاكية ، وكانت الرها وأقاليمها ، بل وحتى ارسالياتما الدينية في بلاد فارس جزءا من البطريركية الأنطاكية العظيمة ، ويبدو صحيحا انه كان ثمة تبشير بالدين المسيحي في الرها قبل غزوها على يد الأمراطور سبتيموس سيفيروس (١٥) (١٩٣ - ٢١١ م).

وما أن أصبحت هذه الأراضي جزءا من الأمبراطورية الرومانية العظيمة حسى دخلت كنيستهم في علاقات أوثق مع الكنيسة العظيمة ( انطاكية ) ، وقد سمعنا عن

<sup>(</sup>١٤) - هو قس عراقي ترك الكهنوت وقصد انكلترا وهناك عمل في المشرقيات وأصدر صحيفة وكتبا وبحوثا عديدة ولد في ٢٣ كانون الأول ١٨٧٨ في قرية شراش . دخل عام ١٨٩١ مـعهد مار يوحنا الحبيب الكهنويي للآباء الدومينيكان بالموصل وتعلم فيه . سيم كاهنا عام ١٩٠٢ بيد البطريرك مـار عمانونيل الثاني توما (٥٠٠١ - ١٩٤٧) قصـد بلاد الغرب وفي وودبروك تـزوج النرويجية (ايما صوفي فلور) نشر العديد من من البحوث السريانية التي رفعته الى مصاف العلماء الكبار . توفي يوم ١٥ كانون الأول ١٩٣٧م .

<sup>(</sup>١٥) - سبتيموس سيفيروس أمبر اطور روماني (١٩٣ - ٢١١) على أيامه انقسمت سورية إلى سوريا العليا أو المجوفة وسورية الفينيقية التي شملت فينيقيا البحرية وفينيقيا اللبنانية.

رجل يدعى بالوت على يد سيرافيون من إنطاكية ... وقد حذا أساقفة الرها حــــذو بـــالوت ، وهكذا فقد كان بطريرك إنطاكية يعتبر هذه الكنائس السريانية الشرقية جزءا مـــن بطريركيته أيضا ، ومن الرها انتشر الإيمـــان إلى بســبس (Bisbis) و ... كمــا أن مسيحيى هذه الأقاليم ظلوا ينظرون إلى الأسقف العظيم في إنطاكية كرئيس أعلــى لحم.

وهناك أيضا دليل على أن القديس حون خريستوم (St. John Chirysotom) الذي عاش في إنطاكية في القرن الرابع قد شهد على حقيقة أن الأناجيل قد ترجمت في ذلك الوقت إلى اللغة الهندية ، في حين دون أخرون انه كان هناك بعض الطنبة الهنود من بين رسل القديس جيروم الذين عاشوا في إنطاكية في القسرن الرابع ، ويشير أركييل كنك (Archale King) في كتابه « الطقوس الشرقية للسسيحية » إلى نص من ليتورجية القديس يوحنا (سرياني غربي) عثر عليه في مالابار (كيرالا) يعود إلى القرن السادس الميلادي .

ويقول الدكتور نيل (Neil) أن كاهنا هناديا أرسل إلى الإسكنادرية في سينة ٩٥م للرسيامة ، كما يذكر داي (Day) في كتابه (Land of Perumalsu) أن أسقفا يعقوبيا كان قد قدم إلى الهناد في سنة ٦٩٦م نتيجة للوفاد الذي كان بزيارة إلى بطريرك الإسكنادرية .

وهنا يبرز السؤال ويطرح نفسه، لماذا وما السبب في توجه الكنيسة الهندية نحو البطريركية الإسكندرية: فيقول مار ايسودورس (Isidoros) وهو أسقف قبطى كان مغ خا لأحداث البطريركية الإسكندرية: «كان المسيحيون الهنود خاضعين لرئاسة بطريركية إنطاكية»، مثلما أن الأثيوبيين كانوا تحت سلطة البطريركية الإسكندرية. وعليه فقد اعتادوا على طلب الأساقفة من البطريرك في سوربا، وتمشيا مع

هذه الممارسة فقد أرسلوا وفدا في هذا القرن (القرن السابع) ولم يكونوا قـادرين على الدخول إلى سوريا بسبب بعض المشاكل السياسية (بين الدولتين البيزنطية والفارسية)، لذلك فقد ذهبوا إلى (أبو سيمون) (Absimon) الذي كان بطرير كا على الإسكندرية .

ويذكر كولنر (Collins) أيضا: « ... ولا يمكن أن يكون هناك الكثير مرس الشك من أنه منذ الوقت الذي قام فيه يعقوب البرادعي في القرن السادس بمناصرة قضية اليعاقبة للتحدب ، ومكنهم من ضمان تأييد وجهة نظر إنطاكية ، فإن الكنيسة السريانية في ملبار أصبحت تحت سيطرة البطريرك اليعقوبي الذي كان أقوى أسقف في الشرق ، كذلك أصبحوا متحالفين ويطلق عليهم كذلك «يعاقبة» نسبة إلى يعقوب البرادعي .

وقد قدم ديونيسيوس الكبير إلى كلوديوس بوكانان (Claudius Buchanan) وهو احد من المبشرين الأوائل الذين قدموا إلى كيرالا كتابا مقدسا في سينة ١٨٠٧، وعندما قدم ذلك إلى بوكانان وصفه بأنه كتاب قيل انه كان ببات في ملنكارا لمدة ألف عام، ويقال أن هذا الكتاب موجود في مكتبة جامعة كمبردج، وهذا الكتاب المقدس استنسخ في أيام البطريرك مار ميخائيل الكبير (في القرن الثاني عشر) وكان يتضمن أجزاء من الإنجيل خاصة التي تقرأ في أعياد والدة الله، وقراءات الإنجيل للقداس أيام الأسبوع في فترة الصوم الكبير.

وهناك في الحواشي التي تضمنها الكتاب اشارات تدل على الاحترام لمارسويريوس بطريرك انطاكية الشهير، ولأجله يظهر أن هذا الكتاب لم يكن نسطوريا، لأن النساطرة لا يبجلون مار سويريوس ولا يطلقون على القديسة مريم والدة الله، فجلي اذن هذا المجلد دليل آخر على العلاقات المبكرة والمتينة بين أنطاكيا وكيرالا الهندية.

وعقب رحلة فاسكو دي كاما (١٦) كسانت هتاك رحلة ثانيسة إلى كاليكوت(١١) (١٧) في سنة ١٥٠١م، وقد انضم إلى قبطان هذا الأسطول في كاليكوت مسيحي سرياني يدعى يوسف، يسافر إلى لشبونة وروما وأورشليم ... الخ، وهناك تدوين يخبرنا بأن يوسف هذا أخبر القبطان أن كنيسته كانت تحست سيطرة بطريرك انطاكية، وأضاف قائلا: «مهما كنتم أيها الغربيون، فنحن أتباع الإيمان الحقيقي لأننا من انطاكية حيث سمي أتباع يسوع مسيحيين لأول مرة». \* وكان ليوسف هذا لقاء حامس مع البابار١٨) وفي كتاب (NOVOS ORBIS) أي «أسفار يوسف الهندي» الذي ذكره وايست هاوس (White House) وترجمه الدكتور كانيامبارابل (Kianiyamparambil) عكن ملاحظة أن يوسف أخبر البابا أن الرسول بطرس كان يسوس الكنيسة من أنطاكيا، وانه استدعي إلى رومسا عندما تحدى سيمون الساحر الكنيسة هناك، وانه عين خليفته قبل مغادرته انطاكية، وأن البطريرك القائم آنذاك كان خليفة القديس بطرس.

وما هذه الا أخبار متناثرة عن علاقات كنيستنا السريانية الهندية مع كرسي انطاكية في الأيام التي سبقت زمن البرتغاليين ومجيئهم إلى الهند.

كما دون التاريخ كذلك الدكتور بولص غريغوريــوس (Paulose Gregorios) مــن الكنيسة الأرثوذكسية الهندية هكذا:

<sup>(</sup>١٦) - فاسكو دي غاما (١٦٩ - ١٥٢٤) بعار برتغالي اكتشف الهند عن طريق رأس الرجاء الصالح عام ١٤٩٨ . استعان بالعرب ليهتدي طريقه في مجاهل المحيط الهندي.

<sup>(</sup>١٧)- كاليكوت: هي مدينة في كيرالا وليست كلكوتا الشهيرة.

<sup>(</sup>١٨) - هو البابا اسكندر السادس (١٤٩٢ - ١٥٠٣). ولد في جاتيفا باسبانيا عام ١٤٣٠ ، توفي يوم ١٨ آب ١٥٣٠ وكان قد حبرا أعظما يوم ١١ آب ١٤٩٢ .

<sup>(</sup>١٩) - يقصد به قداسة البطريرك مار اغناطيوس زكا الأول عيواص.

<sup>\* -</sup> isall lly الرسل 11: ٢٦

«... لذلك فان الذكرى الحادية عشرة لاعتلاء قداسته (١٩) العرش تجعلي أنتهز الفرصة لأن أعلن ولائي المتواضع لشهامة وبعد نظر هذا البطريرك الحكيم الذي أنجز ما سعى إلى إنجازه رجال عظام آخرون في نصف القرن الماضي لكنهم أخفقوا، وعلى كنيستنا في الهند أن تبقى ممتنة لهذا البطريرك النبيل، وأن تشيد له ذكرى ما من أجل الحفاظ على ذكرى حدث المصالحة العظيم في كنيستنا، ولتكريم هذا القائد الروحي العظيم والرئيس الأعلى لكنيستنا، وانه لمن النكران للحميل، وأشنع خطأ من جانبنا لو أننا أثقلنا قلبه بالحزن بأية كلمات من شألها أن تفك أواصر علاقتنا بالبطريركية الأنطاكية ونحن في الهند تابعون لهذه البطريركية، حتى لو كلن لنا حائليقنا الخاص، وكنا مستقلين ذاتيا، إذ ليس لنا أي مصدر آخر نجدد به تقليدنا القديم عدا تقليد إنطاكية تقليد الكنيسة السريانية العظيمة التي كانت قد انتشرت يوما ما في جميع أصقاع آسيا حتى الصين وكوريا».

\* \* \* \*

## ولنتابع الآن تاريخ المفريانية في دجلة (تكريت)

بحلول القرن السادس كانت الكنيسة السريانية التي خرجت عن العقائد الي أعلنها مجمع خلقيدونية قد أصبحت من القوة في الأمبراطورية الفارسية بحيث صار لها أساقفتها الخاصون بها ، وأصبحت بلاد فارس ملجأ للمسيحيين المناهضين لجمع خلقيدونية الذين اضطهدوا على يد الأباطرة البيزنطيين ، وقد حاول الأمسبراطور جوستنيان بطبيعة الحال كسب الخلقيدونيين لكنه لم يفلح الاقليلا ، لكنه مع ذلك سمح لهم بالهجرة إلى مصر وشمال ما بين النهرين .

<sup>(</sup>١٩) - يقصد به قداسة البطريرك مار أغناطيوس زكا الأول عيواص .

وفي سنة ، ٤٥ قام الأمبراطور الفارسي خسرو الأول (٢٠) داخل أراضي الامبراطورية الرومانية (البيزنطية) وأخذ معه آلاف الناس كعبيد ، وكانت غالبيتهم ما يسمون بالقائلين بالطبيعة الواحدة (مونوفيزيتيين) . واستمر خسرو الثاني(٢١) بالهجمات ، فازداد تدفق المسيحيين إلى بلاد فارس و(العراق الحالي) سيما بعد ٢٦٨م عندما أطبح بخسرو لأن المسيحيين الذين كانوا يضطهدون في الأمبراطورية الرومانيسة ، لكونحم كانوا يحملون اتجاهات ضد مبادى عمع خلقيدونية ، شعروا انه مع وجود عدد كبير من اخوتمم المؤمنين هناك ، فان بلاد فارس ستغدو مكانا آمنا لهم .

في عام ٥٥٩م عين مار أحودامة (٢٢) جائليقا أو مفريانا في تكريت (منطقة في عام ٥٥٩م عين مار أحودامة (Christopher) الجائليق الأرمني (٢٣). عوافقة مار يعقوب البرادعي ، وكان أحودامة مطرانا لبيت عربايا (٢٤) قبيل تعيينه مفريانا ، وكانت بيت عربايا اقليما من أقاليم الأمبراطورية الفارسية . ويذهب بعض المؤرخين الرومانيين الكاثوليك إلى أن أحودامة لم يكن مطرانا على اقليم بيت عربايا من بلاد فارس، وإنما كان يملك سلطانا على العرب فقط الذين كسانوا يحتلون الأرض الحرام ) قرب بيت عربايا بين الدولتين الفارسية والرومانية ، والتي لم تكن

<sup>(</sup>۲۰) - هو كسرى الأول أو محسرو أنو شيروان ، ملك ساساني مابين (۳۱ - ۵۷۹) ابن قباذ ، حارب نوستبنيانوس واحتل انطاكية ، اجبر على عقد هدنة مع البيزنطيين عام ٥٥٥م، استولى على اليمن عام ٥٧٠م ، اشتهر بعدله . أهم مشاريعه ، مسح الأراضي واصلاح نظام الضرائب .

<sup>(</sup>٣١) - هو كسرى الثاني أبرويز ، ملك ساساني (٥٩٠ - ٦٣٨) ابن هـــرمزد الـــرابع ، توصل إلى العـــرش بمساعدة موريق الأمبراطور البيزنطي عام ١٩٥ ، احتل أورشليم عام ٦١٤ ، انتصر عليه هرقل ، اغتيل في السجن .

<sup>(</sup>٣٣) - أحودامة التكريتي: ولد في العراق. أقامه يعقوب البرادعي اسقفا على تكريت عام ٥٥٥. توفي سجينا في عهد كسرى عام٥٧٥م. ينسب إليه كتاب في الصرف والنحو باللغة السريانية.

<sup>(</sup>٣٤) - التفاصيل راجعها في كتاب البطريرك بعقوب النالث «دفقات الطيب في تاريخ مار متى الشيخ العجيب». زحلة ١٩٦١ (٣٤) - يقصد منطقة العرب أي منطقة الجزيرة في العراق (الفرات الأوسط).

تعود لأي من الأمبراطوريتين . والى جانب مار أحودامة رسم كذلك كرماي (٢٥) مطرانا على نينوى ورئيسا لدير مار متى قرب الموصل ، وكسان يشار إلى أحودامة من قبل بعض الكتاب المعاصرين على أنه مطران الشرق .

و بحلول عام ٥ ٦٦م أصبحت دجلة (تكريت) ونينوى والمناطق المحيطة بحما مراكز للكنيسة السريانية الأرثوذكسية الإنطاكية . وكذلك أصبحت المناطق المحيطة بدير مار متى مراكز قوية للمسيحيين غير الخلقيدونيين ، وكانت الموصل قد رفضت تشريعات مجمع خلقيدونية في هذا الوقت تقريبا ، فكان هناك خمسة مراكز على الأقل للتعليم العالي في بلاد فارس (بين النهرين) تديرها الكنيسة السريانية الأرثوذكسية في القرن السابع .

وفي عام ٢٦٩ م، وبعد انحطاط الأمبراطورية الفارسية وسقوطها عين ماروئا من قبل بطريرك إنطاكية ٢٦٥) (مفريانا) نائبا له مع لقب مطران في الرس الكبير (العام) . وكان ماروثا قد ولد في شورزيق (Surzak) قرب بلدر٢٧) . وتلقى ثقافته اللاهوتية في مراكز التعليم المختلفة في الأمبراطورية الرومانية . ويصفه فوبوس (كعالم متبحر) . وعند عودته إلى الأمبراطورية الفارسية، أصبح ماروثا رئيس دير مار متبي وكان كذلك رئيس دير سيرين (Scerin) في سلوقية . وكان عندئذ هناك سينودس للأساقفة الفرس قبيل رسامة ماروثا .

<sup>(</sup>٢٥) - التفاصيل في كتاب «دفقات الطيب في تاريخ دير مار متى العجيب» للبطريرك يعقوب الثالث .

<sup>(</sup>٢٦) - هو البطريرك أثناسيوس الأول الجمال السميساطي (٥٩٥- ٦٣١).

<sup>(</sup>٣٧) - هي بلدة أسكي موصل ، تقع شمالي الموصل في العراق . وهي بلدة قديمة اشتهرت في العصر العباسي ولربما قامت على أنقاض مدينة شهر آباد الفارسية .

فأرسل البطريرك أثناسيوس الأول (٢٨) وفدا ممثلا بالمطران يوحنا إلى هذا السينودس الذي ترأسه مار حريستوفورس(٢٩) رئيس دير مار متى .

وقد أجمع أعضاء السينودس بالصوت الحي على الطلب إلى البطريرك لنيل موافقته لدى زيارة وفد من أعضاء السينودس برئاسة مار خريستوفورس بعد انتهاء السينودس سرم، بعد عودة الوفد من زيارته للبطريرك الأنطاكي ( مار اثناسيوس ) إلى بلادهم في أرض فارس ، عقد سينودس آخر أصدر أربعة وعشرين قانونا كنسيا ، كما ووضع النظم الكفيلة لإدارة العلاقات الداخلية بين المفريان ورئيس دير مارسين.

كان في هذه الفترة ما لا يقل عن سبع عشرة أبرشية سريانية أرثوذكسية في الدولة الفارسية وهي : بيت عربايي ، و دجلة (تكريت) ، و سينجار ، و ملطية (Malatya) و بيت نوهدرا ، وأرزون ، وكومل ، ومركا ، وبيت رامان (بارمان) و بيت وازيق ، وكرما ، والجزيرة ، والبحرين ، وشرزول ، وهانا(Hana) ، و بيت تغلب ، وفيروز شابور و دير القديس مار متى .

وكانت الأبرشيات الجنوبية منها تحت رعاية المفريان ، والبقية منها تحت رعاية رئيس دير مارمتى . وكان لرئيس الدير كذلك سلطانا على الموصل ونينوى .

وقام ماروثا بتنظيم أبرشيات جديدة في سجستان وأذربيجان ، وهرات تحست سلطة المفريان مباشرة .

<sup>(</sup>۲۸) - ولد في سميساط. دخل دير قنشرين وترهب، وغيز بالوداعة والتواضع وسمي بالجمال لأنه كان راعبا لجمال ديره. انتخب بطريركا لأنطاكية. وأخفى ذلك عن أحيه ورهبان ديره إلى أن تمت المدة القانونية. من جليل أعماله عقد الاتحاد بين انطاكية والإسكندرية بعد قطيعة دامت ۲۸ سنة كان سببها حملافات في قضايا لاهوتية معينة نشبت ما بين دوميان الإسكندري وبطوس الثالث الأنطاكي.

<sup>(</sup>٢٩)- راجع دفقات الطيب صفحة ٤٤-٥٤.

<sup>(</sup>٣٠) - انظر المصدر السابق صفحة ٤٦.

<sup>(</sup>٣١) - عن هذه الأنظمة راجع دفقات الطيب صفحة ٧٤ - ٥٠

ولا نعلم أسماء جميع المطارنة في زمن ماروثا . والأسماء المعلومة عندنا هي : ولا نعلم أسماء جميع المطارنة في زمن ماروثا . والأسماء المعلومة عندنا هي : Ahatalla (مركا) و yesdapsa (شرزول) دانيال (بانوهدرا) ، كيوركيس (سينجار) غريغوريوس (بيت رمان) و آحا (فيروز شابور).

وعند رسامة ماروتا مفريانا ، قام بمراسيم القداس كل مـــن خريســتوفورس وعند رسامة ماروتا مفريانا ، قام بمراسيم القداس كل مـــن خريســتوفورس و yesdapsa و آحا و yesdapsa .

وحسب ما يذكره فوبوس المستشرق ، فان القوانين الكنسية الي سنها السينودس عام ٢٦٩م ، أرست القواعد الأساسية في ما يخص العلاقات الداخلية بين المفريان ورئيس دير مار متى . ومن القوانين المهمة التي وردت فيها هي : يذكر اسم رئيس الدير مع اسم المفريان في دير مار متى والموصل ونينوى . . وان رئيس الدير يجلس إلى يمين المفريان . ولا يجوز اتخاذ أي إجراء تاديبي ضد أي مطران الا بالتعاون مع رئيس الدير . . وفي حالة وجود شاغر في كرسي المفريان أن يتدخل فان رئيس الدير هو المسؤول لإدارة مقر المفريانية . . ولا يجوز للمفريان أن يتدخل في قوانين الدير وتنظيماته الإدارية . . كما لا يجوز للمفريان أن يرسم مطارنة أو يقدس الميرون المقدس الا بالتعاون مع رئيس الدير (٣٢) ...

ومع ذلك ، فمن الجدير بالذكر والملاحظة ، انه لم يكن هناك حـــدود واضحـة أواشارات موضوعة في العلاقات الداخلية بين المفريان والبطريرك .

وبعد وفاة ماروثا (+٩٤٦م) انتخب السينودس المحلي خليفة له مار دنحا الذي سيم على يد البطريرك ثيودور (٣٣) عام ٤٤٢م. وقد قام سينودس كفــرتوثا فعلا بوضع الضوابط، (٣٤) لكن العلاقات لم تكن دائما ودية.

<sup>(</sup>۳۲) - دفقات الطيب ص ٢٤ - ٥٠

<sup>(</sup>٣٣) - كان راهبا في برية الأسقيط في مصر ثم انضوى إلى دير قنشرين نصب بطويركا لإنطاكية (٦٤٩ -٦٦٧) (٣٤) - راجع كتابنا ، تكريت حاضرة الكنيسة السريانية ص ٥٣ - ٦٨ .

وأثناء فترة رئاسة المفريان مار يوحنان صليبا الأول (١٠٧٥-١٠٦م) أجسبر المسيحيون على الهرب من دجلة (تكريت) (٣٥) مقر المفريانية . لكنهم تمكنوا من العودة إليها ، واعادة بناء الكائدرائية في دجلة (تكريت) في زمن المفسرب إلى ديونوسيوس (١١١٢-١١٢م) وقد مكث مار يوحنان صليبا الذي هسرب إلى الموصل في سنة ١٨٩٩م في كنيسة هناك حيث لفظ أنفاسه الأخيرة بحا (+١٠١) ثم اتخذ المفارنة فيما بعد مقرا لهم في الموصل وبغداد ؟ وباخديده ... الح . وفي عام ١٣٩٦ اكتسح المغول دير مار متى ومدينة الموصل ، غير أن الموصل بقيست مقرا للمفارنة مرة اخرى في القرن السادس عشر لذلك عرفوا بمفارنة الموصل. ومنذ حوالي منتصف القرن السادس عشر ، بدأ المفارنة باتناذ لقب باسيليوس ، وأصبح عشر ، وأغناطيوس داود الذي عاش في القرن الشالت عشر ، وأغناطيوس داود الذي عاش في القرن الشالت عشر ، وأغناطيوس داود الذي عاش في القرن الشالت عشر ، وأغناطيوس كيوركيس في القرن الثامن عشر .

وكان أشهر مفريان الى حد بعيد من الشهرة هو ابن العبري وكان اسمه الأول (أبو الفرج بن هارون). وعند انتخابه مفريانا اختار لنفسه اسم غريغوربوس يوحنا وعاش في دير مار متى لكن ثمة اعتقاد بأنه زار دجلة (تكريت) مرة واحدة على الأقل(٣٦) وقد نصب مفريانا منذ عام ١٢٦٤ إلى عام ١٢٨٦م وقد كتب محلدات ضخمة في تاريخ البطرير كية والمفريانية (٣٧) وقد حاول الكاتوليك (٣٨) تنصيب مفريان عند لهاية القرن السابع عشر ، فعينوا باسيليوس اسحق (٣٩) مفريانا

(٣٥) - انظر كتابنا ، تكريت حاضرة الكنيسة السريانية ص ١٠١-١٠١ .

<sup>(</sup>٣٦) - زار أبن العبري تكريت مرتين الاولى عام ١٢٧٧ والثانية عام ١٢٧٨ .

<sup>(</sup>٣٧) - هو تاريخه الكنسي وما زال بالسريانية ، عربه والدي الشماس بطرس متي قاشا وما زال مخطوطا سيرى النور (٣٨) - يقصد السريان الكاثوليك .

<sup>(</sup>٣٩) - هو المفريان اسحق بن جبير (٣٤ - ١٧٢١م) انظر أخباره في كتابنا « تاريخ أبرشية الموصل للسسريان الكاثوليك » بغداد ١٩٨٥ ص ٢٨٨ - ٢٩٥ .

غير أن المفريان فقد هرب إلى روما وعاش هناك لما يقارب الثلاثة عقود حتى وفاته. ثم أصبح غريغوريوس لعازر التاسع(٤٠) مفريانا عام ١٧٣٠م ، وقبل أن ينصب مفريانا كان رئيسا لدير القديس مار متى ، وكانت سلطته محسدودة مسن قبسل البطريرك الأنطاكي لتشمل الموصل وبرطلي وبعشيقة وسميل وزاخو .

وقد برز مفريان آخر في القرن الثامن عشر هو باسيليوس كيوركيس السذي كان قبل تنصيبه مفريانا معتمدا بطريركيا في بلاد فارس ، وأصبح بطريركسا على إنطاكية عام ١٧٦٣م ، وكان أول مفريان يسمي نفسه جاثليقا هو ابن العبري ، وقد اعترض على ذلك بطريرك سلوقية الآشوري النسطوري ، لكن دون فائدة ، فكانت مثل معارضة العديد من الكنائس السريانية الأرثوذكسية والكنائس الهنديسة الأرثوذكسية عندما كان أحد الأساقفة الرومانيين الكاثوليك يتخذ لنفسه لقسب باسيليوس .

وقد الغيت مفريانية دجلة (تكريت) من قبل سينودس دير الزعفران عام ١٨٦٠ والذي ترأسه البطريرك يعقوب الثاني (٤١).

ومن الممتع حقا أن البطريرك يعقوب الثالث (٤٦) قام بإحيائها عن طريق الاعتراف بمار باسيليوس كيوركيس الثاني في جائلليقية كوطيم أولا ثم برسامة

<sup>( •</sup> ٤ ) - هو المفريان باسيليوس لعازر الرابع الموصلي ( ١٧٣٠ - ١٧٥٥) كتب عهده المعروف بالسوسطاطيقون باسم مدينة الموصل أي كنيستي مار توما والسيدة ، وبرطلي ، وبعشيقة وبحزاني وسميل وزاحو ما عدا ديري مار متى ومار بمنام اللوصل أي كنيستي أسقفيين . في عهده تجددت كنانس الموصل .

<sup>(</sup>٤١) - هو اغناطيوس يعقوب الثاني كبسو القلعتمراوي (١٨٤٧ - ١٨٧١) ، انضوى الى دير مار ايليا في طور عبدين وترهب. رسم كاهنا فمطرانا عام ١٨٣١ باسم قورلس ، ثم مطرانا ثانيا للقدس سنة ١٨٣٦ – ١٨٣٨ واسندت إليه رئاسة دير الزعفران وماردين وزار روسيا سانحا . مكث في الأستانة فترة من الزمن حتى نصب بطريركا عام ١٨٤٧ .

<sup>(</sup>٤٢) – ولد في برطلي – العراق عام ١٩٩٢ ، اتشح بالأسكيم الرهباني عام ١٩٣٣ . أوفده البطريرك أفرام الأول إلى الهند ورسم كاهنـــا عام ١٩٣٤ وقضى في الهند ثلاث عشرة سنة ، وفي ١٩٤٦ عاد إلى العراق . وفي عام ١٩٥٠ رسم مطرانا لأبرشية دمشق وبيروت وعام ١٩٥٧ نصب بطريركا . توفي عام ١٩٨٠.

وتنصيب مار باسيليوس او جين الأول فيما بعد أي عام ١٩٦٤.

ولم تكن جاثليقية كوطيم التي انشئت عام ١٩١٢م امتدادا لمفريانية تكريت. والسبب في ذلك يعود في المقام الأول إلى أن ما يلغيه السينودس لا يمكن إحياؤه من قبل البطريرك بمفرده. كما أن عبد المسيح لم يكن بطريركا شرعيا وقد عزله المحسع المقدس عام ١٩٠٣.

وقد تم إحياء مفريانية دجلة (تكريت) في الواقع من قبل السينودس الذي ترأسه البطريرك يعقوب الثالث في كوطيم عام ١٩٦٤م وكان أو جين الأول أول مفريان وكان يحمل بطبيعة الحال لقب الجاثليق بعد أن توفي باسيليوس بمنام في سنة مدام .

ويسمي الجائليق الثاني لكوطيم نفسه متي الأول ، في حين ينبغي أن يكون متــي الثاني أيضا إذا ما احتسب مفارنة دجلة (تكريت) كذلك .

ومن المفيد هنا الإشارة إلى أن الجاثليق التابع لعرش إنطاكية له أولوية أكبر للخلافة الحقيقية لمفريانية دجلة ، كما يدل على ذلك اسمه (بولص الثاني) ، بعد أن كان بولص الأول مفريانا في تكريت في القرن الثامن الميلادي .

إن مطالبة جائليق كوتايام بعرش القديس توما يثير كذلك بعض الأسئلة ، فلم يكن هناك أي عرش للقديس توما في تكريت . فإذا ما كان خليفة لمفريان دجلة (تكريت) فان جائليق كوتايام لا يمكن أن يعتلي عرش القديس توما ولا أن يكون خليفة لمفريان دجلة (تكريت) وما هذا الا من قبيل التعليق الهامشي .

ولنحتم هذا الفصل الآن بسلسلة أسماء المفارنة حتى اليوم:

| 0 7 7 - 0 0 9      | ١- مار أحودامه |
|--------------------|----------------|
| 1.9-0VA            | ۲- مار قامیشوع |
| 775-715            | ٣- مار شموئيل  |
| 789-779            | ٤ - مار ماروثا |
| 709-759            | ٥- مار دنحا    |
| 717-779            | ۲- مار باریشوع |
| <b>イ</b> 人Vー イ 人 o | ٧- مار ابراهام |
| ? -7 ^ \           | ۸ - مار داود   |

- (١) آحودامه : هو أول أساقفة تكريت ومنه يتسلسل مفارنة السريان . أقامه مار يعقوب البرادعي أسقفا عليها، شاد ديرين الواحد في عين قنا والآخر في ضواحي تكريت وتلمذ ابن كسرى أنو شيروان أو أحد أتباعه ونصره وسماه جورجي فسخط عليه الملك وأوفد فحز هامته يوم الجمعة ٢ آب سنة ٥٧٥ ، وقيل بل انه توفي في السجن .
  - (٢) قاميشوع: محلف سالفه سنة ٧٨٥ وسمى أبا عاما فنصب أساقفة للكراسي الشاغرة. حلت وفاته سنة ٩٠٩م.
  - (٣) شموئيل : تولى رئاسة السريان في المشرق عام ١٦٥م واشتهر في أيامه مار ماروثا التكريتي الذي خلفه فاستدعاه إليه ليقلده رعاية تكريت فأبي وتوفى شموئيل سنة ٢٢٤م .
- (٤) ماروثا: ولد في شوزوق (العراق) ترهب في دير نردس ورسم كاهنا، رحل إلى دير مار زكاي المجاور للرقة، ثم صار إلى جبل الرها، و توجه إلى دير مار متى وعلم فيه اللاهوت. من أعماله إيجاده في تكريت النظام البديع والترتيب الحسن في خدمة الكهنوت والشمامسة. شيد ديرا للرجال و آخر للنساء وبني في تكريت كنيسة القلعة يجلس فيها المفريان وحاشيته. لا قدم المسلمون لفتح تكريت فتح لهم ماروثا قلعتها بحكمته وحسن سياسته. ومن أعماله فرض صوم نينوى في كنيسة المشرق. له تأليف كثيرة في التفسير واللاهوت وتنظيم الطقوس، توفي عام ٢٤٩ه.
- (٥) دنحا الأول: رسمه البطريرك الأنطاكي ثاودور (٦٤٩ ٦٦٧) قام برعاية الأبرشية مدة عشرة أعوام أحسن قيام، ولقي حتفه في ٣ تشرين الثاني عام ٢٥٩م ودفن في ضريح سلفه.
- (٦) بريشوع: رقاه إلى المفريانية عام ٦٦٩م البطريرك سويرا الثاني (٦٦٨ ٦٦٠م) ساس أبرشيته بغيرة ونشاط. وأسس في تكريت كنيسة مستظرفة على أسم الشهيدين سرجيس وبالحوس. ولقي ربه في ١٧ كانون الأول سنة ٦٨٤م. ودفن في ضريح سلفه.
- (٧) ابراهيم الثاني: نصبه مفريانا البطريرك أثناسيوس الثاني (١٨٤ ١٨٨م) وما لبث أن عاجلته المنية و لحد في ضريح أسلافه.
- (٨) داود الأول: لما توفي ابراهيم الثاني ، التأم اساقفة المشرق حالا ورسموا داود الأول مفريانا قبل أن ينصب بطريرك جديد. وبعد ستة أشهر انطلق المفريان في قوم من أساقفته إلى ديار بكر لانتخاب البطريرك يوليان الثالث (١٨٨ ٩٠٧م) وهناك توفي المفريان .

| ソヘアーヘヘア          | ٩ - ماريوحنان          |
|------------------|------------------------|
| <b>メイ</b> トーヘイソソ | ٠١- مار دنحا الثاني    |
| V0V-V1A          | ۱۱ – مار بولص          |
| V \ 0 - \ 0 \    | ١٢ – مار يوحنان الثاني |
| V                | ۱۳ – مار يوسف          |
| 11198            | ۱٤ – مار شربيل         |
| ? - \ \ \ \      | ٥١ – مار شعون          |
| VL 6             | ١٦ – مار باسيليوس      |

- (٩) يوحنا الأول كان رئيس دير مار متى . نصبه مفرانا سنة أساقفة في تكريت سنة ١٨٦م . و حمدم سنة وسنة أشهر . رسم ثلاثة أساقفة . واخترمته المنية يوم الإثنين ١٤ كانون الثاني سنة ١٨٨م ودفن في كنيسة سرجيس وبالحوس بتكريت .
- (١٠) دنحا الثاني : نصبه أساقفة المشرق مفريانا في ١٣ آذار سنة ١٨٨م دون استشارة البطريرك يوليان الثالث ، استغرقت مفسريانيته أربعين سنة ، وحلت وفاته في ١٩ تشرين الأول سنة ٢٢٨م ، ولحد في الكنيسة الجاديدة التي شيدها في تكريت على اسم مار أحودامه .
- (۱۱) بولص : كان رئيسا على دير كنوشا قرب الموصل ، ورقاد إلى المفريانية البطريرك أثناسيوس الثالث (۲۲٤ ۷۲۶م) . بذل المساعي في سبيل إصلاح ذات البين ما بين التكريتين . أذن للنساطرة عام ۲۷۷م أن يبنوا لهم كنبسة صغيرة على دجلة محارج سور تكريت ، وانقضت أبامه في ۲۵ آذار سنة ۷۵۷م وقبر في مدفن أسلافه .
- (۱۲) يوحنا الثاني: أصله من بوازيج . اصطفاه رهبان دير مار متى وأرسلوه إلى البطريرك جرجس الأول (۱۷۸ ۷۹۸) فنصبه مفريانا . عزله بعدئذ البطريرك جرجس لدواع صواببة ، ونصب عوضه يوسف الثاني ، فلم يقبل بوحنا القرار فتمرد على البطريرك ورسم مطارين .
- (۱۳) يوسف الناني : رسمه جرجس البطريرك بعدما عزل بوحنا سلفه ، وما لبث أن مات . فأوف د اساق فة تكربت إلى البطريرك قرياقس (۷۹۳ ۸۱۷ م) ابن وطنهم بخرونه في أن يسمي لهم مفربانا ويسألونه أن يشخص البهم ليصالحهم مع رهبان دير مار متى فأجاب إلى التماسهم ونصب لهم الأسقف شربيل مفربانا ورسم لهم عدة أساقفة .
- (١٤) شربيل: ولد في نوسيد (قرية بكورة تكويت) ونصبه البطوبوك قواقس التكويتي مفربانا. ولكنه ما كاد بستقو في أبرشيته حتى ناهضه أسقف كرمه فتخوف المفربان وانحزم الى قربته وانزوى في إحدى صوامعها وكتب صك استقالته وأوفده إلى الأساقفة.
- (10) شعون الثاني: ما أن تقلد المفريانية حتى تعصب عليه النكريتبون فأرسل قرياقس البطريرك وعزله فهاج مناصرو المفريان وماجوا وحرموا البطريرك فحرمهم وظل الشقاق والتحزب مستحكما حتى وفاة المفريان .
- (١٦) باسيليوس الأول: ولد في بلد قرب الموصل، ونصبه البطريرك قرياقس مفربانا على أثر عزله شعون سلفه. وفي السنة العاشرة لمفريانيته ضغن عليه المسلمون في تكريت ورافعوه إلى الخليفة المأمون (٨١٣ ٨٨٣٨م) ففر إلى مستقط رأسته ولزم أبويه، فحرمه البطريرك.

|               | 145-149                                                                 | ۱۷ – مار دانیال          |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
|               | 154-145                                                                 | ۱۸ – مار توما            |
|               | $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ $\wedge$ | ٩١ - مار باسيليوس        |
| منافس (دمجبل) | 179-NOV                                                                 | ٠٠- مار ملكيصاداق        |
|               | $\wedge \wedge \forall - \wedge \vee \forall$                           | ۲۱ – مار سویریوس         |
|               | 9. ~- \ \ \                                                             | ۲۲ - مار أثناسيوس        |
|               | 911-91.                                                                 | ٣٧- مار توما العمودي     |
|               | 947-917                                                                 | ٢٤ - مار دنحا الثالث     |
|               | 97977                                                                   | ٢٥ – مار باسيليوس الثالث |

- (۱۷) دانيال : رقاه إلى المفريانية البطريرك ديونيسيوس في نهاية سنة ٨٢٩م عند عودته من بغداد . وتولى المفريانية أربعين سنةوتوفي في نصيبين ونقلت رفاته إلى تكريت ودفن في كنيسة مار آحودامه.
- (١٨) توما التكريتي : ولد في تكريت . قلده المفريانية البطريرك ديونيسيوس التلمحري عام ٨٣٤م ، ولما صار إلى مركزه عزل جرجي أسقف بحرين ، فتحزب له اهل كرمه ووشوا به إلى الوالي فاعتقله ثمانية أشهر ثم أطلق سراحه . وقضى نحبه يوم السبت ٨ أيار سنة ٢٩٨٩م ، ومحدم اثنتي عشرة سنة .
- (19) باسيليوس الثاني: نصب مفريانا في ٢٣ أيلول سنة ٨٤٨ في كنيسة مار توما التكريتية بكفرتوث بوضع يد البطريرك يوحنا الخامس (٨٤٧ ٨٤٧م) أحدث محصومة بينه وبين البطريرك فحرم واحدهم الآمر . وقد توفي سنة ٨٦٨م بعد احدى عشرة سنة من الإنشقاق .
- (٢٠) ملكيصاداق : ولد في أفريميا (أبومارية) قرية بكورة تلعفر . نصبه البطريرك يوحنا الخامس سرا . وتوفي في ٢٥ تشرين الثاني سنة ٨٦٨م .
  - (٢١) كان الملفان سويريوس بن كيفا ينوب عن المفريان عند فراغ الكرسي لهذا لم نجد في قانمة أبن العبري اسم المفريان سويريوس الأصيل على كرسي المفريانية و لا في قانمة المطران اسحق ساكا في كتابه «كنيستي السريانية».
- (٢٢) أثناسيوس التكويتي : ولد في تكريت . رقي الى المفريانية في آمد يوم الأربعاء ٨ شباط سنة ٨٨٧م بوضع يد البطريرك ثاودسيوس (٨٨٧ ٨٩٠م) و حسلع والي آمد على كل من البطريرك والمفريان ثوبا ملكيا فاحرا . حلت وفاته يوم الإثنين ١٧ كانون الأول سنة ٤٠٤م ، ودفن في تكريت .
- (٢٣) توما العمودي : قصد جبل الرها ، وكان يعرف بالعمودي . واعتكف في عنفوان شــبابه زمانا حتى استدعاه البطريرك يوحنا السادس (٩١٠ ٩٢٢ م) وقلده المفريانية عام ٩١٢ م ولم تكد تمر على رئاسته أربــعة أشهر حتى عاجـــلته المنية ودفن في كنيسة مار آحودامه بتكريت .
  - (٣٤) دنحا الثالث : صارت اليه المفريانية بعد سنتين لفراغ الكرسي ورسمه البطريرك يوحنا السادس في تشرين أول سنة ٩٣٤ م ورسم ١٧ أسقفا .
    - (٢٥) باسيليوس الثالث : أفضت إليه المفريانية في سلخ تشرين النابي سنة ٩٣٦م حينما رسمه البطريرك يوحنا السادس (٢٥) باسيليوس الثالث : أفضت إليه المفريانية في سلخ تشرين النابي سنة ٩٦٠م انتقل إلى جوار ربه . رسم ١٢ أسقفا و لحد في قبر سلفه.

۲۲ مار قریاقوس
 ۲۷ مار یو حنان الثالث (داماش)
 ۲۸ مار یو حنان الثالث (داماش)
 ۲۸ مار أغناطیوس (ابن قیقی)
 ۲۹ مار أثناسیوس الثانی
 ۳۱ مار باسیلیوس الرابع
 ۳۱ مار یو حنان صلیبا الأول
 ۳۱ مار دیونیسیوس موسی

(٢٦) – قرياقس : رسمه البطوبوك ابراهيم الأول (٩٦٢ – ٩٦٣ م) مفونانا في منسلخ آب ٩٦٢ م . وأدركته المنبذ في تكونت في ٢٧ شياط عام ٩٧٩م ورسم ١٤ أستمفنا ، ودفن في كنسبة سركيس وباخوس.

- (۲۷) يوحنا الثالث التكريتي : هو دينار بن يشوع . ولد في دمشق من والدين تكوبتيين . وفي السابع من آب عام ۹۸۱ نصبه مفريانا البطويرك يوحنا التاسع (۹۸۵-۹۸۹م) فساس أبرشبته بجدو، وسكبنة ، وأدركه الموت في بغاداد بوم ۱۸ سسان سنه ۹۸۸م و نفل ، فالدال كسب ما حدامه كسب
- (۲۸) أغناطيوس: اقيسم مفريانا للمشرق في تكونت سنة ۱۹۹۱م حيث رقداه إلى المفرنانية البطونوك أثناسيوس المخامس (۲۸) أغناطيوس: اقيسم مفريانا للمشرق في تكونت سنة ۱۹۹۱م. في السنة ۱۰۱۱م أراد النكوبتيون أن يخلعوه من منصبه ويطودوه فقر إلى بغداد وأسلم في دار الخليفة القدادر بالله. وارعدوى في آخر حياته و كفر عن محطينته ومات بين العامين ۳۰،۱۰۰۰م.
- (۲۹) أثناسيوس الثاني: اصطفاد أساقفة المشرق للمفريانية، فمضى به اثنان إلى البطريوك يوحنا بن عبدون (۲۰۰۱-۳۰-۱م) . فرسمه قسا فمفريانا سنة ۱۰۲۷. رسم تسعة أساقفة حرد على البطريوك ديونيسويوس الرابع (۱۰۳۲-۲۰۱۹) .
  - (٣٠) باسيليوس الرابع: نصبه أساقفة المشرق سنة ٢٤، ١م. فنصب أساقفة المغرب البطريرك يوحنا الحادي عشر بطويركا (٣٠) باسيليوس الرابع: نصبه أساقفة المشرق سنة ٢٤، ١٠ ١٠ ٥٧) وحدهم فتجددت الأحقاد واشتدت البغضاء بين الفريقين. غير أن البطريرك توصل إلى اصلاح ذات البين واتفقا اتفاقا تاما مع الأساقفة بأن لا ينصب في المستقبل بطريرك الا بحضور المفربان والعكس. أدركته المنية المفريان عام ١٠٦٩م.
- (٣١) يوحنا صليبا الأول: رسمه مفريانا البطربوك باسيل الناني ( ١٠٧٤ ١٠٧٥م ) وأضاف نصبسبين وقسلت و دارا إلى الأبرشيات المفريائية . أثار المسلمون عليه ضجة ورجموه ، فالتجأ إلى كنيسة مار آحودامه ، ثم توجه إلى بغداد ، ثم عاد الى تكريت واستبد بأوقاف الكنيسة . واستمر وجها، المدينة ورؤساؤها بمعاداته ومعاكسته وقوضوا كنيسة مار سرجيس وبالمحوس . المحترمته المنية بالموصل عام ١٠٠٦م .
- (۳۲) ديونيسيوس موسى: نصبه البطريرك أثناسيوس السادس (۹۱، ۱-۹۱، ۱م) عاكسه طيمناوس سوغدي متلوان دبسو مار متى وعائده لأنه لم يكن تكريتيا. والهزم من الدبر حينما حاول رسامة اسقف لبيت نوهدرا، والتحا إلى أمير تكريت مجاهد الدين وكان أرمني النحلة واستحصل له كتابا من الخليفة المستظهر بالله العباسى (۹۶، ۱-۱۱۸م) وعاد إلى أبرشيته وأصلح ما تمدم من الكنانس، وعاد المهاجرون عنها وارتقت الأبرشية في عهده كنيرا. أدركته المنية في المعادين المعادين في مصلى مار برصوم في كنيسة مار جرجس قى تكريت.

٣٣ مار أغناطيوس لعازر
 ٣٤ ١١٨٨-١١٦٤
 ٣٥ مار يوحنان السروجي
 ٣٥ مار ديونيسيوس
 ٣٥ مار غريغوريوس يعقوب
 ٣٥ ١١٨٩ رسم على يد البطريرك ميخانيل الكبير
 ٣٧ مار أغناطيوس داود
 ٣٨ ١٢٥٠-١٢٥ صار بطريرك

٣٩ ماريوحنان اهرون (ابن المعدين) ١٢٥٣ - ١٢٥٣

(۳۳) - أغناطيوس لعازر : ولد في قرية عــبرا بضواحي جوباس ورسمه البطريرك أثناسيوس السابع (١٦٣٨ - ١٦٦ م) .رحب به السريان بالموصل ، ونزل إلى تكريت فبغداد . ورام عام ١٥٢ م أن ينقل كرسيه إلى الموصل فلم يرض البــطويوك أولا ثم تم له ما أراد عام ١١٥٦ م . وعام ١٦٦ م سيره الحاكم مع اسقفين إلى جورجي ملك الكرج في أمر إطــلاق الأسرى المسلمين فأنجز مرغوبهم ودفع اليهم الأسرى . انتقل إلى جوار ربه عام ١٦٤ م .

- (٣٤) يوحنا السروجي: رسمه البطريرك أثناسيوس السابع (١١٣٨ ١٦٦ م) ، في عام ١١٨٨ استقال وقصد ديره بالرها معتزلا ثم عاد إلى الموصل ولما كان ذات ليلة راقدا على سطح كنيسة قــره قــوش تمور ومات فنقل إلى دير مار متى ودفن فيه .
- (٣٥) لم نجد له اسما في تاريخ ابن العبري الكنسي ( البطاركة والمفارنة ) ولا في قائمة الخوفسقفوس اسحق أرملة ولا في قائمة المطران اسحق ساكا .
- (٣٦) غريغوريوس يعقوب الثاني: هو ابن أسحي البسطريرك ميخائيل الكبير، فما أن تسوفي المفريان يوحنا حتى أسوع ونصبه مفريانا في أحد قانا الجليل عام ١١٨٩م فأجمع الموصليون على رفضه وبلغوا الحاكم أن يحرج عليه الدخول إلى البلد ما لم يبق له شيئا من المال. وأسرعوا ونصبوا بدير مار متى كريم بن ماسح مفريانا يسوم سبت لعازر. فارتحسل المفريان غريغوريوس إلى تكريت وعيد فيها عيد العنصرة وفاز برضى الأهالي. توفي في سنجار يوم ١٢ تشرين الأول ١٢٥٥م.
- (٣٧) أغناطيوس داود : رقاه إلى المفريانية سنة ١٢١٥م البطريرك يوحنا السادس عشر (١٢١٥ ١٢٢٠م) فأجمعت قلوب أبناء أبرشيته على احترامه وطاعته. ولما توجه إلى تكريت عام ١٢١٨ بسادر السريان لملاقساته بالأناشيد السريانية والعربية ، فأرغى المسلمون وأزبدوا ولهبوا دور المسيحيين أجمع . وهو أول مفريان صار بطربركا . توفي عام ٢٥٢م
- (٣٨) ديونيسيوس صليبا الثاني: كان أسقفا على الجزبرة وارتقى إلى المفريانية بيد سلفه اجابة إلى طلب الأهالي . ومكث ثمايي سنوات في برطلي يخدم رعيته بالغيرة . أصيب بسهم في قــلبه فخر قتيلا من ساعته في أيلول عام ١٣٣١م أثناء مقاتلته الأكراد الذين ثاروا في منطقة طور عبدين .
- (٣٩) يوحنا أهرون ابن المعدين : نودي به مفريانا عام ٢٣٢ ام غير أن الأهالي رفضوه بتاتا فانحدر إلى بغداد سنة ١٢٣٧ ثم عاد إلى أبرشيته وانزوى في قلايته يزاول الدرس والتأليف . ارتسم بطريركا في ٤ كانون الأول ١٢٥٣م ، وتوفي عام ١٢٦٣م .

| 1701-1707         | • ٤- مار أغناطيوس صليبا        |
|-------------------|--------------------------------|
| 3771-アハア1         | ١٤ - مار غريغوريوس ابن العبري  |
| 14.4-144          | ٧٤ – مار غريغوريوس برصوم الصفي |
| 1450-1417         | ٣٤ - مار غريغوريوس متي         |
| 1479-1445         | ع ع - مار أثناسيوس ابراهام     |
| ١ ٩ ٧ ١ - ؟ منافس | ٥٤ – مار غريغوريوس             |
| 1 £ 1 7 - 1 £ . £ | 7٤- مار باسيليوس بمنام الأول   |
| 1814-1810         | ۷ ٤ – مار ديوسقورس بمنام       |

- (٤٠) أغناطيوس صليبا النالث: هو باسيل أسقف حلب حليف أبن المعدين ، عينه مفربانا وأوفده إلى الموصل في أسبوع أوشعنا عام ١٢٥٣م . أحبه الموصليون حبا شديدا . فقد كان طيب المحادثة فصيحا بالعربية والسربانية ، متضلعا من الطب والفلسفة بحبي الطلعة رمحيم الصوت . وحلت منسيته في طرابلس يوم الأربعاء ١٢ حزيران ١٢٥٨م وشيعه الرهبان والقسوس الفرنج وقسوس السربان ودفنوه في كنسيسة مار بهنام .
- (13) غريغوريوس بن العبري: أبصر النور في ملطية سنة ٢٦٦ م. نصب أسقفا لجوباس فلقبين فحلب. ارتقى إلى السدة المفريانية في سيس يوم ١٩ كانون الثاني ٢٦٤ م بوضع بد البطريرك أغناطيوس الرابع (٢٦٤ -١٢٨٣ م) ولما انطلق إلى الموصل سارع الأهالي عموما لإستقباله وأجمعوا على محبته. لفيظ أنفاسه الأسمرة ليسلة الشيلاناء ٣٠ تموز المحلق إلى الموصل سارع الأهالي عموما لإستقباله وأجمعوا على محبته. كان نابعة عصره ووحيد زمانه في أصيناف العلوم اللاهوتية والفلسفية والكتابية والأدبية.
- (٤٣) غريغوريوس برصوما : شقيق ابن العبري . نصب مفريانا في ٣ تموز ١٢٨٨ م وحاكاه في سباسة الرعية بالجد والحزم . انتقل إلى جوار ربه في برطلي سنة ١٣٠٨م ، ونقلت عظامه إلى دير مار متى ودفن في ضريح شقيقه .
- (٤٣) غريغوريوس متى الأول: أبصر النور في برطلي وقرأ العلوم في دير مار متى ، وتولى رئاسته . رسمه البطريرك أغناطيوس الخامس المعروف بابن وهيب ( ١٣٩٣ ١٣٣٣م م) مفريانا وأرسله إلى أبرشيته عام ١٣١٧م ورسم مطــرانين أحدهما لسنجار والثاني للجزيرة ونصيبين . وتوفي في غرد سنة ١٣٤٥م .
- (£ 5) أثناسيوس ابراهيم الثاني: هو الراهب ابراهيم ، كان معتكفا في دير الصلب قربا من باقسيان بطور عبدين . رسمه البطريرك إسماعيل (١٣٣٣ ١٣٦٦م) في ١ تشربن الأول ١٣٦٥م . تعسهد السريان في تكريت وقرقوش وبغسداد واربيل . عاكسه رهبان دير مار متى . أدركسته المنسبة سنة ١٣٧٩م .
- (٤٥) غريغوريوس: ليس موجودا في قانمة أبن العبري، ولم يرد في قانمة الخوري اسحق أرمله ولا عند المطران اسحق ساكا .
- (٤٦) باسيليوس بمنام الأول: كان كاتبا ماهرا وشارحا بارعا و محطيبا . وصنف ميامر شتى . وألف نافورا نظمها على الحروف الأبجدية . رقاه ابراهيم بن غريب بطريوك ماردين (١٣٨١ ١٤١٦م) إلى الرتبة المفريانية عام ١٤٠٤م فأجمعت القلوب على حبه واحترامه . محلف سلفه في البطريركية سنة ١٤١٢م. وتوفى عام ١٤٥٤م .
- (٤٧) ديوسقورس بمنام: عرف ببهنام شتى العربي. تقلد المفريانية عام ١٤١٥م، فلم تطل مدته وحلت وفاته سنة ١٤١٧م.

| 1200-1277         | ۸٤ – مار باسيليوس برصوما     |
|-------------------|------------------------------|
| ? -1 601          | 9 ٤ - مار قورلس يوسف برنيسان |
| 1 & 1 1 - 1 5 1 1 | ، ٥- مار باسيليوس عزيز       |
| 1 £ 9 £ - 1 £ 9 . | ١٥- مار باسيليوس نوح         |
| 10.1-1897         | ۲ - مار باسیلیوس ابراهام     |
| 1074-6            | ۵۳ مار باسیلیوس بلیاس        |
| 1014-5            | ٤٥- مار باسيليوس حبيب        |
| 1044-6            | ٥٥ - مار باسيليوس الياس      |
| 1049-1047         | ٥٦ مار باسيليوس فيلاطس       |

(٤٨) - باسيليوس برصوما الثاني: رسمه البطريرك بهنام سنة ٢٢٢ م مفريانا ، فساس الرعية بحنكة و دراية مدة ثلاث و ثلاثين سنة وقضى في دير مار بهنام الشهيد سنة ٥٥٤ م .

- (٩٩) قورلس يوسف الثالث: كان مطرانا على دمشق الشام ثم نصب مفريانا للمشرق سنة ٥٨ ١ م بوضع يد البطريرك أغناطيوس محلف (٥٥ ١ ١٤٨٤ م) ولم يمكث في برطلي الا زمنا يسيرا فغادرها إلى حمص حيث أدركته المنية نحو سنة ١٤٧٠ م .
- ( 0 ) باسيليوس عزيز : هو ابن أخت البطريوك أغناطيوس محلف . ولد في سعرد وتسقف على جزيرة ابن عمر ونصبه محاله مفريانا سنة ١٠ ٤٧١م ، فساس الأبرشية ست عشرة سنة . لفظ المفريان أنفاسه في ١٠ أيلول ١٤٨٧م و دفن في دير مار بهنام الشهيد وبكاه الجميع . امتاز بدماثة الخلق ولين الجانب والغيرة على صيانة القوانين البيعية .
- (٥١) باسيليوس نوح: ولد سنة ١٥٤١م في بقوقا بلبنان ما بين اهدن وبشري . ترك المارونية وتمسك بالأرثوذكسية حتى اقيم مطرانا على هاه بوضع يد فيلكسين بن قرمان وسماه قورلس . نصبه البطريرك يوحنا (١٤٨٤ ١٤٩٤م) مفريانا سنة ٩٤٠م . ونصب بطريركا في أحد تقديس البيعة عام ١٤٩٤م . كان متفنينا بالشعر موصوفا بجودة الخط ضليعا في السريانية والعربية . رقد عام ١٥٠٩ .
- (٥٢)\_ باسيليوس ابراهيم الثالث : ولد في قلعة المرأة الواقعة بين ماردين ودير الزعفران ورقاه سالفه إلى المفريانية عام ١٩٦٦م وساس رعيته بغيرة ومحدمها محدمة نصوحا . وحلت وفاته سنة ١٥٢٧م .
  - (٥٣) باسيليوس بلياس : لم أجد له أي ذكر في القوائم المتوفرة بين يدي .
  - (٥٤) باسيليوس حبيب الأول: انيطت به مفريانية المشرق عام ١٥٣٣م وكان مولده في قرية دير هليا جنوبي ماردين.
- (٥٥) باسيليوس الياس : كان على عهده ثلاثة مفارنة : المفريان الياس بالموصل والمفريان ميخائيل بقونيقي ، والمفريان شمعون بطور عبدين . ولا ذكر له في قائمة الخوري اسحق أرملة .
- (٥٦) باسيليوس بيلاطس : ولد في المنصورية ، وقرأ العلوم في دير الزعفران . ونصبه مفريانا سلفه باسيليوس داود شاه سنة م المناوس المشرق خس عشرة سنة ثم رقي إلى المقام البطرير كي وأدركته المنون سنة ١٥٩٧م .

| توفي في كوتامانكالام | 17/0-17//         | ۷٥ - مار باسيليوس يلدا         |
|----------------------|-------------------|--------------------------------|
|                      | 1775-1701         | ۸۵ - مار باسیلیوس حبیب         |
|                      | 17/5- 5           | 9 ٥ – مار باسيليوس كيوركيس     |
|                      | 1771-3771         | ٠ ٦- مار باسيليوس اسحق         |
|                      | ; -1 \ 1 L        | ١٦- مار باسيليوس لعازر الثالث  |
|                      | 1 / 7 / - 1 / 1 & | ٢٢ - مار باسيليوس متي          |
|                      | 1 7 5 7 - 1 7 7.  | ٣٣ - مار باسيليوس لعازر الرابع |
|                      |                   |                                |

- (٥٧)- باسيليوس يلدا: (صاحب الترجمة) ترهب في دير مار بهنام الشهيد وله فضل جزيل عليه لما بذله من العنسانة والهنة والعبرة في سبيل ترميمه وأعماره سنة ١٦٦٠م. ارتقى إلى المفريانية سنة ١٦٧٨م. سار إلى الهناد متنازلا عن كرسي المشرق عام ١٦٨٤م، وتوفي عام ١٦٨٥م.
  - (٥٨) باسيليوس حبيب : ليس له ذكر في جميع القوائم التي بين أيدينا .
- (99) باسيليوس كيوركيس (جرجس) : هو كيوركيس الموصلي مطران الجزيرة ، أقامه البطريرك عبد المسبح مفوبانا سنة ١٦٨٣ على أثر رحيل المفريان يلدا إلى الهند . وبعد أربعة أعوام كتب إليه الماردينيون ليصير إلى دير الزعفران وبتقلد البطريركية ، فبادر إلى طور عبدين واستكتب البطريرك حبيب صكا فيه صرح بتنازله عن المفريانية ، ثم استأنف المسير إلى دير الزعفران ونصب بطريركا في ٣٠ نيسان ١٦٨٧ بيد حلفه اسحق.
- ( ٢ ) باسيليوس اسحق الثاني : هو المطران اسحق الموصلي رئيس دير مار متى ، ارتقى إلى المفريانية في ٢٣ نيسان ١٦٨٧م . وسنة ١٦٩٤م استدعاه البطريرك جرجس الثاني الموصلي (١٦٨٧ ١٧٠٨م) وسيره إلى حلب ليسترجع كنيستها من يد الكاثوليك فلم ينجح ، فانزوى المفريان زمانا في دار أحد أصحبابه حتى قصد العاصمة استنبول واستحصل فرمانا بعزل بطريرك السريان الكاثوليك أغناطيوس بطرس شهبادين ، وانقلب إلى حلب سنة ١٦٩٥م وقبض على المفريان اسحق جبر ( المفريان الوحيد للكاثوليك ) مع طسة من الأكليروس وألقاهم في السجن . ولبث المفربان اسحق هذا في منصبه حتى ٨ شباط ١٧٠٩ ، شرصر بطريرك ، ويوفى عام ١٧٢٤م .
  - (٢١) باسيليوس لعازر الثالث : كان مفريان طور عبدين وقام مقام مفربان المشرق موقتا .
- (٦٢) باسيليوس متى الثاني : هو شقيق البطريرك اسحق الثاني ، رسمه أحموه مفريانا على أثر ارتقانه الكرسي البطريركي سنة السريانية في ١٧٠٩م . وكان في عهده مفريان ثان اسمه شعون المالغمي لطور عبدين . وهو من أشهر آباء الكنبسة السريانية في العصور الوسطى ، استشهد عام ١٧٤٠ ويدعوه التاريخ (شهيد الدين والناموس الكنسى) .
- (٦٣) باسيليوس لعازر الرابع: كتب عهده المعروف بالسوسطائيقون باسم مدينة الموصل ، أي كنيستى مار توما والسيدة ، وبرطلي ، وبعشيقة ، وبحزاني ، وسميل ، وزاحو ، ما عدا ديري مار متى ومار بهنام اللذين كانا كرسين اسقفين . وكان أكثر زمانه يقيم في كنيسة مار أحودامة بالموصل وحينا في دير مار متى . تجددت في عهده كنانس الموصل أي بيعة مار توما وبيعة السيدة في حي القلعة وبيعة الطاهرة الخارجية في سنة ١٧٤٤م أو ١٧٤٥ . وفي سنة ١٧٥٩ عبث الوباء في الموصل وضواحيها فهلك لسببه عشوات الألوف وبه توفي المفريان .

| مات في الهند | 1 7 7 5 - 1 7 5 9 | ٤ ٦- مار باسيليوس شكرالله     |
|--------------|-------------------|-------------------------------|
| صار بطريركا  | 1777-177.         | ٥٦- مار باسيليوس كيوركيس      |
|              | 1 1 1 1 - 5       | ۲۲ – مار باسیلیوس بشارة       |
|              | 1111-9            | ۲۷ – مار باسیلیوس یونان       |
|              | 1 1 1 1 - 9       | ۲۸ – مار باسیلیوس عبد العزیز  |
|              | 174 6             | ٩٧- مار باسيليوس متي          |
|              | 1111-1110         | ٠٧٠ مار باسيليوس الياس الثابي |
|              | 1001-1001         | ۷۱ – مار باسیلیوس بمنام       |

- (٣٤) باسيليوس شكر الله النالث: نصب مفريانا سنة ٣٤٦م بوضع يد البطريرك جرجس النالث (١٧٤٥ ١٧٦٨م) وأوفده عام ١٧٤٩م إلى الملبار، ثم عاد إلى ماردين بعد أن رسم لسريان الهند أساقفة وكهنة وشمامسة وابتني لهم كنانس ومدرسة، وتوفي سنة ١٧٦٠م.
- (٣٥) باسيليوس كيوركيس (جرجس الثاني): صارت إليه المفريانية سنة ١٧٦٠م، ذهب إلى الموصل عام ١٧٦٢م ورمم دير مار متى ، وبعد سنة عاد إلى دير الزعفران (١٧٦٣م) وظل مفريانا حتى ١٧ آب ١٧٦٨ فنصب بطريركا وحلت وفاته في ٢١ تموز ١٧٨١م.
- (٦٦) باسيليوس بشارة : نصبه مفريانا البطريرك متى (١٧٨٦ ١٨١٧م) وأوفده إلى حلب سنة ١٧٩٠ لجمع بعض الأموال ثم قصد حلب و راشيا ، وسنة ١٧٩٨ توجه مع البطريرك إلى الموصل ثم تخاصم مع البطريرك لرسمامته مفريانا آمحر هو يونان الآي ذكره . توفي فبل سنة ١٨١٩.
- (٩٧) باسيليوس يونان : نصبه البطريرك متى في ٦ آب ١٨١٧م ثم نصب بطريركا عام ١٨١٨م وكان ورعا تقيا ، ولم يعر اهتماما في بادئ الأمر للبراءة السلطانية ، ولما قيل له عن ضرورتما أجاب أن براءي الصليب . ثم تنازل عن الكرسي البطريركي وانقطع إلى دير مار ايليا في قرية حباب حتى حلت وفاته عام ١٨٢٣م.
  - (٦٨) باسيليوس عبد العزيز : لم نعثر على أحباره بين دفات المراجع التي بين أيدينا .
    - (٦٩)- باسيليوس متى : أيضا لم نجد عنه أخبارا بين المصادر المتوفرة لدينا .
- (٧٠) باسيليوس الياس الثاني: هو ابن هندي كرمه الموصلي ، ترهب في دير مار متى ، وترأس دير مار بهنام وفاز برضا جميع الموصليين . رسمه البطريرك متى مطرانا عاما باسم غريغوريوس سنة ١٨١١ . وفي حدود سنة ١٨٢٩م رقي إلى رتبة المفريانية في المشرق بيد البطريرك جرجس الخامس (١٨١٩ ١٨٣٦م) وأقام في الموصل . نصب بطريركا لإنطاكية عام ١٨٤٧م . وتوفي عام ١٨٤٧م .
- (۷۱) باسيليوس بمنام الثالث: هو بمنام فيوقة الموصلي . محدم السريان زمانا في الرها ثم صارت إليه المفريانية سنة ١٨٥٦م بوضع يد البطريرك الياس عنكز (١٨٣٨-١٨٤٧م) بعد أن كان مطرانا على الموصل (١٨٣٨م) . نفساه البطريرك يعقوب الثاني (١٨٤٧-١٨٧١م) عام ١٨٥٨ إلى العمادية شمال العراق . وما عتم أن عاد إلى الموصل عام ١٨٥٩م. حيث توفى بعد فترة وجيزة من ذات السنة ودفن في كاتدرانية مار توما ، وهو آخر مفارنة المشرق .

۲۷− مار باسیلیوس أوجین الأول
 ۲۷− مار باسیلیوس بولس الثانی
 ۲۷− مار باسیلیوس بولس الثانی

#### ملاحظة:

تم احياء المفريانية التي الغيت من قبل سينودس دير الزعفران عام ١٨٦٠ برئاسة ما أغناطيوس يعقوب الثالث في سينودس كوتايام أغناطيوس يعقوب الثالث في سينودس كوتايام عام ١٩٦٤ . وقد اعيد بالطبع مار كيوركيس الثاني الذي كان منافسا في الحاند إلى كرسيه عام ١٩٥٨ من قبل البطريرك يعقوب الثالث . وكان مار كيوركيس قديسا وهو الوحيد من بين الجثالقة المنافسين في الهند الذي مات وهو على صلة مع عرش إنطاكية ، لكنه كما سبق وسا لا يمكن أن يعاد من ضمن سلسلة مفارية دحلة ( تكريت ) .

## القصل الثالث

# قديس من خوديدة

ولد القديس مار باسيليوس يلدا ، في قرية صغيرة (١) تسمى خوديده (٢) عرفت فيما بعد ب «قرقوش(٣) » وتقع هذه القرية بالقرب من الموصل في العراق .

والعائلة التي ينتمي إليها القديس عرفت به (حباي (؛) Hbai ) وكان هناك رأي سائد في الهند ولفترة طويلة من أن القديس يلدا ينتسب إلى طور عبدين (٥) في تركيا الحالية . وهذا ليس صحيحا في رأي المرحوم مار يوليوس الياس قورو السعيد الذكر (٦) .

التحق القديس في سن مبكرة بدير مار كمنام قرب قريته . وساهم في تجديد وإعادة بناء الدير في سنة ١٦٦٠م عندما كان كيوركيس الربان رئيسا للدير، وتؤيد ذلك الوثائق المحفوظة بالدير. سيم ونصب جاثليقا للمشرق عام ١٦٦٢م وكان معاونه الأب يوحنا ابن القس عبد الجان (Fr. Abdul Jan) فقام بتجديد ديرمار متى وجعله مقرا للجاثليقية (٧) ( المفريانية ) ، وكان وجوده فيه بالفترة ١٦٧٢ متى

<sup>(</sup>١) - في الحقيقة ليست الآن قرية صغيرة بل هي مدينة يسكنها ما يقارب مـــن ٢٥ ألــف ســريايي كــاثوليكي وأرثوذكسي .

<sup>(</sup>٢) - اسمها يلفظ بعدة صيغ منها: باخديدا ، بيت خوديدا ، بغديدي ، بخديده وكلها لها معنى واحد أي بيت الإله (٣) - وهذا الاسم يكتب بصيغ عدة منها: كركوش ، كراكوش ، قراقوش ، أو قره قوش وهي لفظة آشورية قديمة تعني بيت الإله كوش .

<sup>(</sup>٤) - لا ذكر لهذه العائلة في بالحديده .

<sup>(</sup>٥) - هذا محض الخطأ فلا علاقة للمفريان يلدا بطور عبدين ولا ينتسب إليه إنما هو أبن باخديده البار .

<sup>(</sup>٦) - هو المطران مار يوليوس الياس قورو والقاصد الرسولي إلى الهند ١٩٢٣ - ١٩٩٢ .

<sup>(</sup>V) - يعقوب الثالث ، دفقات الطيب ، ص ١١٤ - ١١٥ .

71719.

في عام ١٦٨٤م قام البطريرك آناذاك مار أغناطيوس عبد المسيح الأول(٨) بتقديس الميرون المقدّس في دير الزعفران (Kurkma Dayara) ويلفظ الهندود اسماء الأديرة والكنائس بالسريانية ، وكان المفريان الجائليق يلدا حاضراً في تلك المناسبة : حسب ما يذكره البطريرك المرحوم مار أغناطيوس يعقوب الثالث (+١٩٨٠) حاضراً في تلك المناسبة ، وقد انتبه الجائليق يلدا إلى الموقف غير المريح للكنيسة في حاضراً في تلك المناسبة ، وقد انتبه الجائلية يلدا إلى الموقف غير المريح للكنيسة في الهند . ويقول أولنك الذين يأخذون كذه النظرة ، أن ذلك النقاش الذي حدى حدى حوال الكنيسة الهندية كان حصيلة رسالة من مار توما الثاني (١٠) إلى البطريرك عبد المسيح الأوّل في سنة ١٦٨٢م ، إلى جانب ذلك كان قد زار البطريدك في ديدر الزعفران الذي كان آنذاك مقراً للبطريركية وفد هندي من أجل الكنيسة هناك .

وعلى ما يبدو فإن هناك اختلافاً في الرأي حول هذه القضيّة. فحسب البطريرك المرحوم مار أغناطيوس أفرام الأوّل (+١٩٥٧) ، فإن الالتماس جرى مباشرة مع جائليق المشرق مار يلدا عام ١٦٨٥م الذي ما أن سمع بأحوال الكنيسة السريانية الهندية حتّى غادر مقرّ عرشه المفرياني بعد أن وضع يده ورسم مار ديوسقورس في الموصل والذي كان من جزيرة قردو ، رسمه جائليقاً باسم باسيليوس كيوركيس الثاني(١٠).

وقد ذهب مار أفرام الأول أبعد من ذلك قائلاً ، أن الجائليق مار كيوركيس الثاني كان قد نال السيامة الأسقفية بوضع يد باسيليوس يلدا سينة ١٦٧٨ قبل مغادرته مقره المفرياني بدير مار متى في رحلته التبشيرية . ولما عرزم على السفر

<sup>(</sup>٨) - بعد وفاة البطريرك عبد المسيح تعين البطريرك حبيب ناظراً على الكرسي لمدّة ستة أشهر ثمّ تنسخى لعدم تمكّنه القيام بالمهام البطريركية ونصّب عبد المسيح (١٦٦٢ -١٦٨٦).

<sup>(</sup>٩) - للتفاصيل: راجع كتاب البطريرك يعقوب النالث ، تاربخ الكنيسة السريانية الهندية .

<sup>(</sup>١٠) – راجع نفس المصدر السابق.

أعلم البطريرك وجميع الأساقفة في المنطقة ، ففرح جميع الذين سمعوا بشجاعة القدّيس مار باسيليوس يلدا واعجبوا برغبته في ترك العرش والقيام برحلة محفوفة بالمخاطر ، وقد رافقه في رحلته اثنان من الرهبان هما هداية الله بن شمّو من خوديده وكان راهباً في دير مار بمنام وساما Samma من الموصل راهب من دير مار متيى ، إضافة إلى سامو Sammo شقيق الجائليق .

وفي رواية مار يعقوب الثالث ، فان الأسماء هي الأخرى مختلفة أيضاً ، ويقول في كتابه « تاريخ الكنيسة السريانية الهندية » ، في عام ١٦٨٥م غادر وطنه العراق عن طريق ميناء البصرة يرافقه شقيقه جمعة وثلاثة من الرهبان من دير مار متى ودير مار بهنام في العراق ، باسم (Jow Kathy) ومتى وهداية الله ابن شمو من قرية باخديدة ( التي تعرف الآن باسم قره قوش) والذي كان قد رسم أسقفاً بوضع يد يلدا باوا (Yalda Bava) باسم ايوانيس (Ivanios) ليكون معاونا ً له في إدارة الكنيسة في الهند . وقد وصلت المجموعة التي ترأسها يلدا باوا الهند طريق ميناء ثالاسري (Thalassery) تيليجري (Telechery) ... »

ويمضي البطريرك يعقوب فيضيف: «لكننا نرى في رسالة مؤرّخة في ٢٥ أيلول ١٧٢٥ من الأسقف مار توما التاسع إلى قداسة البطريرك الإنطاكي انه من بين مجموعة الخمسة أشخاص الذين غادروا العراق ، لم يصل الهند إلاّ الجائليق يلدا باوا ، والأسقف ايوانيس والربّان متي(١١)...» .

وأيضاً يضيف: « وقد وصل القدّيس ورفاقه ســرات(Surat) في كوجــرات (Gujarat) في منتصف عام ١٦٨٥. ويبدو أن القدّيس والآخرين كانوا يحملـــون الانطباع من أن البرتغاليين كانوا ما يزالون يديرون دفّة الحكم في الساحل الغربي ،

<sup>(</sup>١١)- للتفاصيل راجع كتاب البطريرك يعقوب الثالث « تاريخ الكنيسة السريانية الهندية » .

وعليه ، ومن أجل تحنّبهم ، سلكوا الطريق البرّي . وكانت كوتامانجالام في تلك الأيام كما هي اليوم حقّاً ، بوّابة للطرق الخارجية ، وكانت مركزاً تجارياً ، وقد اعتادت القوافل السير بين كوتامنكلم وتاميل نادو (Tamil Nadu) بصورة منتظمة . وقد سافرت المجموعة مع إحدى هذه القوافل في المرحلة الأخسيرة مسن رحلتهم .

وتذهب الحكايات (الأساطير) ، إلى أن نمراً لاقاهم في الغابة ، فأخرج القديس صليبه من حقيبته ورفعه عالياً طالباً من النمر أن يُختفي ، فتراجع النمر وهـرب إلى الغابة ثم وصلوا ذلك المساء إلى باليفاسال (Pallivasal) قرب مونار (Munnar) .

وكانت هناك حانات للمسافرين في باليفاسال ، فأخبر رفاقه إنه من الخطر الإقامة في تلك الخانات ليلاً طالما إنه كان يتوقع أمطاراً غزيرة تعقبها فيضانات في تلك الليلة والتي من شألها أن تجرف الرجال وأمتعتهم . وقد انتقل بعض الناس الذين صدّقوه إلى الأعلى في التلال . لكن ما فتئوا أن نبذوا الفكرة دون مبالاة ومكثوا في الخانات . فكان عند منتصف الليل مطر غزير وارتفاع مفاجئ في منسوب المياه في النهر ، فانحرف الذين أهملوا نصيحة القدّيس وصرعتهم المياه .

وفي صباح اليوم الثاني أقام القديس مذبعاً وقدّم القربان المقدّس وبعد القيد الإلهي استأنفوا رحلتهم فبلغوا كوزيبالي (Kozhipally) قرب كوتامنكام عند الظهر الإلهي استأنفوا رحلتهم فبلغوا كوزيبالي (Kozhipally) قرب كوتامنكام عند الظهر . ثمّ افترق القدّيس وهداية الله الربان عن بقيّة الرفاق وأخذا قسطاً من الراحة في كوزيبالي وعندما علم أنحم وصلا مناطق مزدهمة بالسكّان قرّر القدّيس انه ليس من الحكمة لكليهما أن يسافرا معاً أكثر من تلك النقطة . لذلك طلب من الراهب أن يتسلّق شجرة ويخفي نفسه ، بينما يستمرّ هو ماشياً للاستطلاع وعندما بلغ ضفيا في كوتامانكالام ، رأى رجلاً هندوسيّا يرعى قطيعاً هناك فتفاهما بالإشهارات ، وأخبر الرجل القدّيس انه كانت هناك كنيسة قريبة من هناك فطلب إليه القدّيس

أن يرافقه إليها ، فأبدى الرجل عدم مقدرته للقيام بذلك إذ لا يستطيع ترك قطيعه ، فأخذ القدّيس عصا الرجل ورسم دائرة على الأرض . ثمّ طلب من الرجل أن يضع هيع قطيعه في تلك الدائرة . ولبث قليلاً ليرى كيف تتصرّف الماشية فوجد إنحا لم تكن تغادر حدود الدائرة . فأدرك الرجل إن مار باسيليوس يلدا هو رجل الله . وكانت شقيقة الرجل تعاني آنذاك آلام المخاض ، فأخبر القدّيس عن الموقف الصعب . وعندما طلب القدّيس بعض الماء - وهو يهم لتقديسه - ظنّ الرجل أن القدّيس إنما يطلب الماء ليطفئ ظمأه . فحاول تسلّق شجرة جوز الهند بالقرب منها ، فأخذت الشجرة بالانحناء ، فقطف الرجل منها جوزتين طارحل أن يسرع ، فأخذت الشجرة بالانحناء ، فقطف الرجل منها جوزتين وطلب من الرجل أن يسرع المقدّيس ، وبارك القدّيس إحدى الجوزتين الطازجتين وطلب من الرجل أن يسرع الى البيت ويسقى شقيقته من عصيرها ، بينما انتظر القدّيس في نفس الموضع .

وبعد حوالي ساعة واحدة ، إذا بالرجل يعود وهو يحمل النبأ السار من أن شقيقته أنجبت ولداً . وكان الرجل ينتظر المزيد من المفاجآت ، عندما رأى القطيع طوال هذه الفترة لم يتحرّك خارج الدائرة التي رسمها القدّيس . فرافق القدّيسس إلى الكنيسة عن طيب خاطر . وبينما كانا في النهر ليعبراه حاول بعض الصبية الذين كانوا يسبحون في النهر رمي القدّيس ببعض الحصوات ، وفجأة تغيّر الموقف فبدلاً من رمي الحصوات انتهوا إلى ملاحقة القدّيس ورفيقه و شرعوا يتبعاهما ... وعندملا وصل القدّيس إلى الكنيسة بدأت أجراسها تدق ، فهرع الناس الساكنون في الجوار إلى الكنيسة لينظروا هذه الجلبة . فدخل القدّيس الكنيسة وجلس على درجات المذبح . وكان هناك شمّاس شاب يجيد التكلّم بالسريانية كلّ الإجادة وعندما على أن راهباً قد بقي في كوزيبالي ، إنطلق مع بعض الناس المجتمعين هناك وقصدوا حيث الراهب يختبئ . وأخذوا معهم منديلاً من القدّيس للتعريف به والأمان عليه .

وعندما رأى الراهب الجماعة تتقدّم نعوه ، توجس خيفةً منهم وظنّ الهم قتلوا القدّيس وهاهم الآن على وشك الإمساك به وقتله . لذلك رفيض البرول من الشجرة . إلاّ أن الشمّاس أعطاه إشارة الأمان (منديل القدّييس) وتكلّم معه بالسريانية وحدَّته بكلّ ما جرى للقدّيس وهو الآن ينتظره في الكنيسة . وعند ذاك نزل من الشجرة ورافق القوم إلى الكنيسة .

وكانت الكنيسة قد اعتادت الاحتفال بذكرى تأسيسها والمصادف لليوم الثاني عشر منه سعى الكاهن إلى الطلب الثالث عشر من أيلول ، ففي مساء اليوم الثاني عشر منه سعى الكاهن إلى الطلب لموافقة القدّيس لرفع العلم . فأجابه القدّيس : إن مهرجان الاحتفال بالصليب المقدّس يجب أن يكون في اليوم الرابع عشر ، وليس الثالث عشر . ولكن عندما بيّنوا للقدّيس بأن ما هم عازمون عليه والاحتفال به ، إنما هو ذكرى تأسيس الأبرشية وليس مهرجان الصليب المقدّس .

وفي الرابع عشر من أيلول ، احتفل القدّيس بالذبيحة الإلهية ورسم الربّان هداية الله أسقفاً باسم مار إيوانيس . ثمّ ما لبث أن داهمه المرض وبعد ثلاثة أيّام تناول القربان المقدّس للمرّة الأخيرة يوم ١٧ أيلول وتوفّي عن اثنين وتسعين عاماً من عمره ، يوم السبت المصادف ١٩ أيلول بعد الظهر . وبينما كان يلفظ أنفاسه الأخيرة اجتمعت جماعة الأبرشية داخل الكنيسة يصلّون ، فأخبرهم القدّيس إنه مشرف على الموت ، وإنه عندما تغادر روحه جسده ستكون هناك علامة على الصليب الواقع في الجانب الغربي من الكنيسة . وتحقّق ذلك إذ توهّسج الصليب بشكل عجائبي عندما توفّي القدّيس .

وفي صباح اليوم التالي ووري التراب تحت مذبح الكنيسة ، ومنذ ذلك اليسوم يقام احتفال سنوي في كنيسة كوتامانكالام وتستمر عشرة أيام في شهر أيلول وتشرين الأوّل (شهر كاني) بحسب تقويم كولام ايرا (Kollam Era)).

وإذ لا تمتلك الكنيسة السريانية الأرثوذكسية أي إحراء دقيق لتطويب القدّيسين، فالإعلان يكمن في الاعتقاد الشعبي وإجماع الرأي على المصادقة السيق قعصل بموجبها النفس الراحلة مرتبة القدّيس، ثمّ يُخوّل بعد ذلك السينودس المقدّس والبطريرك أو أسقف ملنكارا تكريس كنائس ومذابح على اسم ذلك القدّيس. وما القدّيس غريغوريوس من بارومالا (Parumala)، والقديس أغناطيوس الياس من منجانيكارا (Manjanikkara) والقدّيس باسيليوس يلدا من كوتامانكالام، الا قدّيسون من هذا النوع، والذين يُسمَح بتكريس كنائس ومذابح باسمهم.

وقد أرسل التماس إلى عرش إنطاكية من قبل الأساقفة في الهند من ضمنهم أسقف مالانكارا آنذاك والوفد الرسولي يطلبون منح الإذن الرسولي لتكريس مذابح باسم مار باسيليوس يلدا ، فعقد البطريرك آنذاك وهو مار أغناطيوس الياس الشالث اجتماعاً لأساقفة السينودس المقدّس ( السينودس الإقليمي لغربي آسيا) لطلب مشورهم ، فتمّ تعيين مار سويريوس أفرام الذي صار فيما بعد بطرير كاً لإنطاكية (البطريرك أفرام الأول برصوم) وسائر المشرق ، خلفاً لمار الياس الثالث ، وأنيطت به مهمة البحث وكانت شروط القبول التي وضعها كالآتي :

١ - حياة مار باسيليوس يلدا وعجائبه إن وجدت اثناء حياته.

٢ - عجائبه بعد وفاته.

٣- عدد الناس الذين يحتفلون بذكراه.

وقد قام مار أفرام بتحرّيات في خوديده ودير القدّيس مار متّى إلى جانب ملنكارا ، وقدّم تقريره إلى السينودس فقدّم الأخير توصيةً إلى البطريرك بإمكان اعتبار مار باسيليوس يلدا الخوديدي قدّيساً ، والسماح بتكريس مذابح باسمه .

وكان البطريرك مار الياس يخطّط لزيارته الرسولية إلى الهند في ذلك الوقست. فرأى إنّه من المناسب جدّاً لو جرى الإعلان في كوتامانكالام. وعند وصول مار الياس الثالث إلى كراتشي ثمّ الهند ثمّ الباكستان ، وإثناء مكوته في نيودلهي فيما بعد ، أخبر مار الياس الثالث مار يوليوس الياس خورفسقفوس زكريا نيدومشاكيل والملفان أتييرا ( البادم مراجريل ( ملفان ملنكارا فيما بعد ) حول نيّته في إذاعة الإعلان .

وأضاف البطريرك مار الياس الثالث قائلاً: إن باسيليوس يلدا ينتمى إلى المنطقة التي جاءت فيها مارت شموني (١٢). وانه كان هناك سحل في البطرير كية حول رحلة القديس إلى الهند في القرن السابع عشر. وإثناء إقامته القصيرة في كوتامانكالام أكد مار الياس الثالث عزمه ووعد بالرجوع إلى كوتامانكالام لإعلان ذلك لكنه توفّي ما بالياكار ار١٠) (Manjanikkara).

وبعد عدّة سنوات ، وفي شهري أيلول وتشرين الأوّل من سنة ١٩٤٧ على وجه التحديد ، قام مار أثناسيوس بولص أسقف مالانكارا بإذاعة الإعلان رسميّاً . وكان مار غريغوريوس كيوركيس الذي كان أسقفا مساعداً له حاضراً أيسضاً . وقد طلب مار أثناسيوس من شعب مالانكارا ليجلّوا ويعظّموا ويكرّموا مار باسيليوس يلدا مثلما كانوا يُجلّون ويكرّمون مار توما رسول الهندر؛١) .

و يجتمع هناك في كل عام آلاف الناس للصلاة والشكر . و تحري العجائب بشفاعة مار باسيليوس يلدا . وهناك العديد من الأشخاص الذين يحملون اسم يلدا ، وهناك العديد من الأشخاص الذين يحملون اسم يلدا ، وجميعهم في الغالب الأولاد المنتظرون للعائلات المحترمة والثريّة في شمال ترافنكور إذ بشفاعة القديس رزقوا بحم بعد طول انتظار . ويلفظون الاسم باللهجة السريانية

<sup>(</sup>١٣)- للتفاصيل راجع كتابنا « الشهيدة مارت شموين وكنانسها في قره قوش » - بغداد ١٩٨٥ .

<sup>(</sup>١٣) - أقيم في هذه المدينة كنيسة جميلة وضريح فخم باسم البطريوك مار أغناطيوس الياس الثالث (١٩٣٢)

<sup>(</sup>١٤) - مار توما الرسول: أحد الإثني عشر ويسمّى التوأم.

الغربية (يلدو). وقد كانت لي تجربة ممتعة . فصادف أن لقيت قبل بضع سنوات رجلاً من دهرادن (Dehradun) ذا إدراك حسّي غير اعتيادي ، وكان هندوسيّاً مين التلال الواقعة عند أقدام جبال همالايا والذي لم يكن قد سافر إلى الجنوب من دلهي . وبينما كنّا في نشوة أخبري انه كان هناك قبر يبعد حوالي ثمانية إلى عشرة أميال إلى الشرق من المكان الذي ولدت فيه وأن القدّيس المدفون هناك كان يحميسين مشل الملاك الحارس . وكان ذلك إشارة واضحة إلى مار يلدا ، لأنه ليس هناك أيّ قيم يبعد من ثمانية إلى عشرة أميال من المكان الذي ولدت إلا ضريح القدّيس مار يلدو . وقد استأنف مار ايوانيس (Ivanios) الذي سيّم من قبل مار يلسدا في ١٦٨٥ ولعمل الرسولي لمدّة ثماني سنوات ثمّ توفّي في ١٦٩٩م حيث دفين في مولنطوري العمل الرسولي لمدّة ثماني سنوات ثمّ توفّي في ١٦٩٩م حيث دفين في مولنطوري حيريابالي (كنيسة مار توما) .

تعد كنيسة مار توما في كوتامانكالام والمعروفة بمار توما جبريابالي (Pally المنسلة مار توما في الهند، إذ (Pally حيث دُفن القديس باسيليوس يلدا ، واحدة من أبرز الرعيات في الهند، إذ تضم هذه الرعية ، ٠٠ عائلة ، وهي تقوم بإدارة مدرسة عليا ومستشفى كبير دعي كلاهما باسم القديس باسيليوس يلدا . وهي كذلك المول الرئيس لرابطة كلية مار أثناسيوس ، و التي تقوم بإدارة الكلية المسيحية الوحيدة للهندسة في الهند ، إلى جانب واحدة من أكبر كليات الفنون والعلوم في الولاية ، إضافة إلى مدرسة داخلية مشهورة، وقد سميت جميعاً باسم مار أثناسيوس بولص السعيد الذكر ،المُدافع عَسن الإيمان والذي توفي عام ١٩٥٣ وكان أسقفاً لأنكمالي (Angamali) ومالانكارا

وللعودة إلى التاريخ ، يبدأ التاريخ المدوّن لكوتامانكالام في الأزمنة الأخــيرة ، في القرن الــرابع عشر ، عنــدما انتــدب شخص اسمه كوريان كوريافو كاتاجيرا (Kurian Kuriathu Kattachira) من قبل المختار في سنة ١٣٣٨ لكي يقوم بتنظيم كوتامنكلم كمركز تجاري للتجارة مع تاميلاندو (Tamilandu)، وقد منحت له الأراضي الشاسعة المساحة، وعلى تلّة ضمن المنحة قام كوريان كورياثو وأصدقاؤه كورياثو بورافانو (Kuriarthu Puravathu) ونيللماتاثيل (Nellimattathil) وجومارو كورياثو بورافانو (Chummaru Kuruvilla Nedumchalill) وأنوبو جيراتو كوروفيلا نيدو محاليل (Unnoppu Cheriathu Pothanikkatt) بإنشاء الكنيسة، وهي الكنيسة الأمّ لجميع الكنائس في كوتامانكالام، كنيسة القديسة مريم العذراء (والدة الله).

وفي منتصف القرن الخامس عشر ظهرت بعض المنازعات في الأبرشية ، وتم إنشاء صليب باسم القدّيس توما من قبل المختار وبعض أعضاء الأبرشية كذكرى لحسم التراع . وفي سنة ٤ . ٥ ام قام الأر حدياقون القائم بالخدمة لحسم السراع وعليه فقد أنشئت أبرشية جديدة باسم أبرشية القدّيس توما . وهذه الأبرشية تابعة لكرسي إنطاكية ، وتحكم في شؤو لها الدنيوية بواسطة قانو لها الذاتي . لكن قضاياها الروحية فيديرها مطران أبرشية انكمالي الذي يدين بالولاء إلى الكرسي الإنطاكية من خلال جائليق المشرق تحت سلطان بطريرك إنطاكية وسائر المشرق .

فلتكن شفاعة القديس يلدا من حوديده قوّة لنا

تمّت الترجمة في الموصل يوم ١٥ تمّوز سنة ١٩٩٢م.

# المفريان باسيليوس يلدا في المخطوطات السريانية

س.ق

منذ أو اسط الثلاثينات ، اهتم المرحوم والدي الشمّاس بطرس مي قاشــــ (۱) بحمع هو امش وحو اشي مخطوطات كنـــيسة الطاهـــرة في قره قوش (۲) وغــــيرها من كتابات الجدران والأبواب كي تكون كحجر الأساس لكـــتابة تاريــخ مفصّل عن مسقط رأسه «باخديدا» . ومن ثمّ تبعته أنا - وبكلّ فخر - بتفصيل هذا التاريخ حتى تكوّن لدينا مجلّد ضخم من ستّة أجزاء كبيرة سننشرها تباعاً إن شاء الله .

ومن جملة تلك الهوامش والكتابات تجمّع لدينا الشيء الكثير من المعلومات عن شخصيّات البلدة وأعلامها الأعلام وكنائسها ، وأهمّ الحوادث التي حلّت بحالم من مجاعات وأوبئة وهجمات الغزاة وغيرها .

والسيوم إذ نكتب عن أحد الأعلام العظام ومفخرة أبناء باخديدا الفريان القدّيس باسيليوس يلدا ، وجدت من الضرورة أن أورد كملحق مستقلّ كلّ مساورد عنه وقد وقفت عليه في هوامش وحواشي مخطوطات قره قوش ودير مار بهنام الشهيد وغيرها من الكتابات التاريخية وكالتالي . أورد الخورأسقف أفرام عبدال (٢) رئسيس دير مار بهنام في كتابه « اللؤلؤ النضيد في تاريخ مار بهنام الشهيد »(١)

<sup>(</sup>١) – ولد في قره قوش عام ١٩١٠ ورسم شمّاساً رسانليّاً عام ١٩٣٠ بيد المطران جرجس دلال . وافته المنية عام ١٩٨٩ ، تاركاً وراءه بعض الكتابات العربية (ترجمات) مع ديوان شعري باللغة السريانية .

<sup>(</sup>٢) - وقد وضع لها فهرساً شاملاً وكاملاً عام ١٩٣٤ بتكليف من المطران قورلس جرجس دلال .

<sup>(</sup>٣) – ولد في قره قوش عام ١٩٠٤ وانضم في حداثته إلى دير مار بمنام . قصد إكليريكية مار بوحنّا الحبيب للآباء الدومينيكيين بالموصل عام ١٩٢٣ حيث أقام أربعة أعوام . وفي ١٩٢٧ شخص إلى اكليريكية الآباء البندكتيين في القدس وواصل دروسه حتى ١٣ أيلول ١٩٣٠ حين قصد دير الشرفة وأكمل دروسه الفلسفية واللاهوتية وسم كاهناً بوضع يد البطريرك جبرائيل تبوين في ١٤ أيلول ١٩٣٣ وعاد إلى وطنه . وفي عام ١٩٣٦ تقين رئيساً لدير مار بمنام. ورقّاه المطران دلال إلى الخوراسقفيه عام ١٩٤٨ . توقّي يوم ٢٦ كانون الثاني ١٩٣٦.

<sup>(</sup>٤) - صدر بالموصل عام ١٩٥١ عن مطبعة الهدف.

#### ما يلى نصاً:

في آخر دعامة من رواق الكنيسة الغربي حيث كان يجتمع فيه الرهبان لإقامة الصلوات الفرضية في الصيف ، وهو رواق واسع وقد ورد فيه بعض الكتابات التاريخية منها : في آخر دعامة منه ، على علو ثلاثية أمتار ، لوحة رخامية نقش عليها بالكرشونية تاريخ تحديد الدير وهذا نصّه حرفيّاً : « بأحكلم الله تعالى الغامضة غير المدركة . لما كان لتاريخ سنة ١٩٧١ يونانية (١) تحدّد هذا ديو القديس بهنام باهتمام الاخوة الغيورين ربان يلدار٢) وربان باكوس ٣) وباقي الأخوة وصار عليه ألف قرش دين بعد » .

وتـذكر لنا إحدى المخطوطات بمامش لها أن الربان ابن مـــــي الخديــدي ذهب إلى بلاد الغرب أي إلى تركيا بمفهوم اليوم وربّما إلى دير الزعفران ، وحلب نسخة من الكتاب المقدّس ليقرأ فيه الرهبان ويستفيدوا ، ومما جاء في هذا الهامش ما نصّه : وبعد ، هذا الموقف كلّه الذي كان على اسم الدير طمعوار؛ النــاس فيــه وأخرجوه من الدير لكى لا يكون فيه ضبط الدير مورره ، بمنام المذكور . وقام ربلن شمعون المذكور في الاحوة الذين صاروا سبب جيبته (٢) في غيرة و داعي فيــه سبب المؤمنين الذين أقفوا فيه لدير و جر... بشرعار ٧) و بعد هذا جابه (٨) إلى الدير بشـــهادة المؤمنين الذين أقفوا فيه لدير و جر... بشرعار ٧) و بعد هذا جابه (٨) إلى الدير بشــهادة

الميلادية ١٩٦٠ ميلادية -(١)

<sup>(</sup>٢) – هو الذي ارتقى الرتبة المفريانية عام ١٦٧٨م وقصاء مابار الهناء .

<sup>(</sup>٣) - قار يكون الراهب باكوس بن مرقس الخديدي (١٥٧٢ - ٩٧ - ١٥).

<sup>(</sup>٤) - طمعوا (لغة أكلتني البراغيث) الصواب «طمع».

<sup>(</sup>٥) - مور : كلمة سريانية تعني السيّد ، وتكنب عربيا مار .

<sup>(</sup>٦) - جيبته ، لفظة عامية سوادية تعنى جلبه .

<sup>(</sup>٧) - الجملة ركيكة لم نستطع أن نفهم ماذا يقصد بما الكاتب.

 $<sup>(\</sup>Lambda)$  جابه : لفظة سوادية تعنى جلبه .

(٩) - القاسطرة: تعنى قرية كبيرة أو بلدة وليس مدينة.

( ١٠) - بو محدیده: وهي لفظة آرامية فارسية مركّبة وقد المحتلف الكتّاب في كتابتها ، فقد تأييّ: بالمحدیده ، أو بالمحدیدا ، أو بعدیدی ، أو باغدیدا ، أو بیت محودیدا . . . وغیرها .

(١١) - عيسا: الصواب عيسى

(۱۲) - يقابلها ۱۲۷۰ ميلادية

(١٣) - مدروكة: الصواب مدركة

(١٤) - الذحيرة: يقصد كما الكرّ العظيم أو الثمين.

(١٥) – هو المفريان يلدا ذاته ولا يقبل الشك لأن الزمن للمخطوطة يتلاءم مع زمن تجديد الدير وترميمه بمئة الربان يلدا قبل أن يرتقي إلى المفريانية.

(١٦) – هو الذي اشترك مع الربان يلدا بترميم الدير عام ١٦٦٠ بحسب ما جاء في اللوحة الجدارية بـــرواق الكنيسة الغربي الآنفة الذكر.

(١٧) - فضلل الله : الصواب فصل الله .

(١٨)- مور : عربياً مار أي السيّد .

(١٩)- والتقوا: الصواب ووجدوا.

(٢٠)- شو: الصواب شراء شرعياً.

(٢١) - بثمناً مثمناً : الصواب بشمن مثمن أي غال ونفيس .

(٢٢) - ريال : عملة نقدية كانت مستعملة في العراق في القرن السابع عشر وتقدّر قيمتها به ٢٠٠ فلس عراقي .

(٢٣) - لم كانت: الصواب لم تكن.

(٢٤) - لعطيانه: يقصد لدفعه أو تسديده.

(٢٥) - وجوا: يقصد وأتوا أو رجعوا أو عادوا.

(٢٦) - وأيش: لفظة سوادية تعني وكلّ ما كان لهم.

ها هنا وأيش (٢٦) ما كان لهم ورثه و (٢٧) من المرحومين ابايهم (٢٨) باعوهم وعطوها (٢٩) في ثمنه وما كفى (٣٠) وقاموا في غبرة ايلاهية (٣١) وهمة عظيمة وحدوا (٣٢) من المؤمنين وكمّلوا ثمنه وبعثموه (٣٣) مع خواجا عبد النور النسطوري وهوجاز في هذا الوسط وودًا (٣٤) الدراهم وجاب (٣٥) هذه الذخيرة إلم (٣٦) لم يعرف أحد قيمتها اعني ما يقاس ثمنها وسلّمها لبد ربان يلدا وربان يلدا غرسها هذه السجره (٣٧) المباركة في ولاية الشرق وهو ورفيقه صاروا سبب هذه العطية الجزيلة وهم نقلوها وعبروا من المغرب إلى الشرق وما كان يحصل ها هنا عندنا في ولاية الشرق ولا كان يحصل ها هنا عندنا في ولاية الشرق ولا كان يوجد ولاكتاب واحد من هولاي (٣٨) الكتب المقدّسين (٣٩) . وأيضا صلّوا على ناسخ هذه الأسطر الشمّاس عبد المسيح إين المقدسي جمعه وأمّسه سياره . ليغفر الله لهم » . « حدّد وحدّ هذا الكتاب .. وأسمه يوحنا ابن إيليا من القريدة المباركة بيت خوديدا » (٤٠) .

(٢٧) - ورثة: الصواب ارث أو حصة ارث ، أو نصيبهم من الميراث .

(٢٨)- آبايهم: الصواب آبانهم.

(٢٩) - وعطوها: لفظة سوادية ، الصواب وأعطوه .

(٣٠) - وما كفي : يقصد ولم يسدد ، أو لم يكف لتسديد الثمن .

(٣١) - ايلاهية: صوابحا إلهية.

(٣٢) - وجدوا: الصواب واستجدوا أو شحدوا.

(۳۳) - وبعثموه: الصواب وأرسلوه أو بعثوه.

(٣٤) - وودًا: الصواب وأرسل.

(٣٥) - وجاب : الصواب وجلب .

(٣٦) - إلم لم: الصواب التي لم.

(٣٧) - السجره: لفظة سوادية تعني الشجرة.

(٣٨) - هولاي : الصواب هذه .

(٣٩)- المقدّسين : صوابما المقدّسة .

(٤٠) - ولقد وجدنا هذه المخطوطة بامّ العين ولا بدّ من وصفها هنا زيادةً في الإيضاح والفائدة ، إننا علماً قد وضعنا فهرساً شاملاً بمخطوطات دير مار بهنام الشهيد ، وهذه المخطوطة تحمل السرقم ١٠٠ ... كما في قانمتنا الكتاب المقدس في عهديه القديم والجديد . القياس ٢٨.٥ × ٢٨٠٥ سم . وعدد أوراقسها ٣٥٥ ورقة ، في كل ورقة ستة أعمدة وفي كل عمود ٢٥ سطراً باللغة السريانية . جلد المخطوطة حديث مغلّف بجلد أحمر ، وعلى دفتيه صليبان جميلان نقشا بلون ذهبي. والكتاب حسب الترجمة البسيطة عدا الأسفار غير الموجودة في البسيطة فقد نقلها الناسخ من النسخة السبعينية كما ينوّه عن ذلك الناسخ نفسه.

الربان يلدا الباخديدي لأفضاله الجزيلة على دير مار بهنام وما بذله من العنايسة والهمّة والغِسيرة في سبيل ترميسمه وعُمرانه عام ١٦٦٠م. رقّاه إلى الكرامسة المفريانية البطريرك عبد المسيح الرهاوي عام ١٦٦٣م. وبذلك التزم زمام أكسبر الأبرشيّات السريانية يوم ذاك فساسها بالحكمة والفطنة والقداسة وحُسْن السيرة والسريرة ، وقد وضع اليد عليه البطريرك الأنطاكي مار أغناطيوس عبد المسيح الرهاوي(٤١) .

«في سنة ٢٠٤١ يونانية (١٧٣٠م) وبطلب من الشمّاس حنّا المصري. وقد

<sup>(</sup>٤١) لم نجد له ترجمة وافية فاكتفينا بالتاريخ .

<sup>(</sup>٤٢) - ترهب في دير مار متى بالموصل ، مما جعل زيني باشا والي الموصل أن يُلقيهم جميعاً في السجن . ولم يخرج من السجن إلاّ بفدية . وفي سنة ١٦٧٧ رسم مطراناً لجنزيرة ابن عمر باسم ديوسقوروس ثمّ رقّي إلى درجة مفريان المشرق عام ١٦٨٤ فبطريركاً عام ١٦٨٧ . وحصل على البراءة السلطانية بتأييد رتبته . توفّي عام ١٧٠٨ .

<sup>(</sup>٤٣) - هو المطران طيمثاوس عيسى بن اسحق ومريم . ولد بالموصل سينة ١٦٨٩ . وفي سينة ١٧٠٩ وشحه البطريرك اسحق بالثوب الرهبايي في دير الزعفران ، وضمّه إلى حاشيته . وفي السنة التالية رسمه كاهيناً . وفي سنة ١٧١٨ رسمه مطراناً لدير الزعفران وماردين . وفي السنة ١٧٣٧ عيّنه البطريرك شكر الله مطراناً لديرمار متى . وفي سنة ١٧٣٩ عاد إلى أبرشيته وتوقي في حلب سنة ١٧٤٣ . نيظم زجيليته المعروفة باللغة العربية الساذجة مطلعها : «مريم العذراء كسرت الأعجام » .وكتب سيرة البطريركين جرجس الثاني واسحق . ( المجلّة البطريركية ، السنة ٢ ص ١٨٠٠ ) .

<sup>(</sup>٤٤) - أغناطيوس اسحق عازار الموصلّي (٩٠١ - ١٧٢٢م) ترهّب في دير مار متى بالموصل رسم كاهسناً عسام ١٦٦٩ م وأبدى عناية في ترميم الدير . في عام ١٦٨٤م سيم مطراناً للديسر المذكور باسم سويريوس وفي عام ١٦٨٧ رقّي إلى درجة مفريانية المشرق . وكان يساعد خاله البطريرك جرجس الثاني في إدارة الكنيسة وفي عام ١٧٨٩ انتخبه المجمع المقسدّس بطريركاً لإنطاكية . ثمّ تنسازل عن البطريركية لشيخو خته عام ١٧٢٧م وسكن الموصل وطنه وتوفّي عام ١٧٢٤م فدفن في كنيسة مار توما بالموصل في ضريح الآباء .

نقل لنا هذه النبذة الأسقف عبد العزيز النقارره٤) في سنة ٣٠٩٣ يونانية (٢٠٨١م). ظهر في هذه النبذة أن المفريان الباخديدي باسيليوس يلدا لم يقصض أيّام مفريانيت عدوء وسلام، فقد أرغصه الموصنيون لوسم الراهب كوركيس الموصني مطراط على الجزيرة . ولعلّهم أرغموه أيضا على ترك المفريانية قسرا ليفسح الجال أمام المطران كوركيس الموصلي ليرقى إلى السدّة المفريانية عصمام ١٦٨٤م، ثمّ إلى كرسي البطريركية (١٦٨٧ - ١٠٧٨) بعد موت البطريرك مار أغناطيوس عبد المسيح الأوّل الرهاوي .

المطران عيسى الآنف الذكر يعتبر خاله الربان كوركيس قدّيساً ، فهو يلاطف غزالة وهو في طريقه إلى باخديدا ، و يقول إن رعيّة الموصل بقيت بلا مفريان بعد أن سافر المفريان يلدا إلى الهند ، وهذا ما استوجب رسامة خاله المطران كوركيس مفرياناً على الشرق .

وقد تكون استقالة المفريان يلدا مفروضة عليه من قبل الموصليين الذين نافسوا الباحديديين وزاحموهم ، فقبلها هذا الراعي الصالح بطيب الخاطر كحل وسط مسن أجل السلام والوفاق في الكنيسة السريانية . ولقد ورد في مخطوطة محفوظة في مكتبة قره قوش ما نصّه : « كَمُل بيد أحقر عبيد الله ... بالاسم أسقف عبد العزيز مسسن قبيلة النقار وكان ذلك في سنة ٢٠٩٣ يونانية(٤٦) ... وربان كوركيس أهله لزمسوا أن مفريان يلدا حتى كرزه(٧٤) مطران على حزيرة قردو ... وفي ذات الأيام نزل من

<sup>(</sup>٤٥) - قورلس عبد العزيز : ولد في الموصل نحو سنة ١٧٣٦ ، ورُسم قساً حوالي ١٧٧٢ . ثمّ ترمّل ، وفي ٥ شباط ١٧٨٣ بعد أن ألبس الثوب الرهباني ، رسمه البطريرك متى أسقفاً للموصل و ديري مار متى ومار بهنام ، وفي ١٧٩٣ فصلت منه أبرشيّة مار متى وفي تشرين الأوّل ١٨١٦ توفّي و دفن في ضريح أسلافه في بيعد مار توما ١٧٩٣ يقابلها سنة ١٦٨٢ ميلادية .

<sup>(</sup>٤٧) - كرزه: الصواب كرسه أو رسمه أو نصبه.

الدير وكان يتوجّه إلى قرية بيت خوديدا وكان معه خادم الكنيسة اسمه سبتي فأبصر غزال واحد في الطريق فرسم عليه بآية الصليب المعضّم(٤٨) فوقف الغزال فدنا إليه كوركيس ولمس ظهر الغزال ومجد عليه وسرح الغزال في طريقه قايلاً إمظيي يا مبارك في طريقك ... فمفريان يلدا الذي من بيت خوديدا الذي كان من أعمال الموصل قام من الغيرة الإلهية وأخذ معه ربان هداية(٤٩) الذي من بيت خوديدا وربان هميعة وأخوه جمعة ومظاره إلى الحيد إلى بلد ميلبار فبقيت مرعيث الموصل بلا مفريان ... » .

وتذكر مخطوطة دير الشرفة (١٥) في ٦-٦ ظ نسبذاً تاريخيسة عسن البطريسرك عبدالمسيح الرهاوي والمفريان يلدا من بيت خوديدا . وتجديد دير مار مستى في جبل السبعة آلاف سنة ١٩٨٤-١٩٨٤ يونانية (٢٥) والرهبان : كوركيسس عبدالكريم الموصلي . ربان اسحق مقدسي عازر ابن أخته اصبحوا رهبان وكهنة سسنة ١٩٨٠ يونانية (٣٥) المفريان يلدا رسم الربان كوركيس مطراناً على الجزيرة ورسمه البطريرك عبد المسيح مفرياناً ، بعد موت البطريرك عبد المسيح عام ١٩٩٨ يونانية (١٩٩٨) في تشرين الأول صار المفريان كوركيس بطريرك ومات هذا سنة ٢٠١٩ يونانية (١٩٨٨) ثمّ تبطرك ابن أخته اسحق ، ثم تبطرك شكر الله(٥٥) ثمّ تبطرك كوركيس الرهاوي (٥٦)...

<sup>(</sup>٤٨)- المعضم: الصواب المعظم.

<sup>(</sup>٤٩) – هو الراهب هداية الله شُّمو الباخديدي الذي رافق المفريان يلدا إلى الهند وهناك رسمه مطراناً .

<sup>(</sup>٥٠)- ومضا: الصواب ومضى

<sup>(01)-</sup> المخطوطة ناقصة ، قياسها ١٦٠٤×١١سم / ١٦-١٩ سطر . الخط جميل وحاله جيدة .

<sup>(</sup>٥٢) - يقابلها سنة ١٦٧٢ - ١٦٧٣ ميلادية .

<sup>(</sup>٥٣) - يقابلها سنة ١٦٦٩ ميلادية .

<sup>(</sup>٤٥)-يقابلها سنة ١٦٨٧ ميلادية.

<sup>(</sup>٥٥) - هو البطريرك أغناطيوس شكر الله المارديني (١٧٢٢-١٧٤٥م).

<sup>(</sup>٥٦) - هو البطريرك أغناطيوس جرجس الثالث الرهاوي (١٧٤٥ -١٧٦٨).

هناك مخطوطة ثالثة في مكتبة الموصل تصر على ذكر المفريانين سوية . يظهر إن ناسخها لم يقتنع بتنازل المفريان يلدا عن المفريانية فهو ينوه بالمفريان بالسيليوس كوركيس الموصلي دون ذكره بالاسم لكنه يذكر بصريح العبارة اسم المفريان يلدا متمنياً أن يرعى هؤلاء الرؤساء الروحيون شعبهم على المروج الخصيبة . فحاء فيها ما نصه .

« كأحكام الله الغامضة الغير مدروكة (٥٠) لما كان بتاريخ سنة ١٩٧٨ يونانية (٥٨) بحدّد وترقّع هذا الكتاب المبارك الذي هو الصيفي وهو برسم الدير العالي المنتخب مار متّى الذي هو في جبل الفاف في أيّام ابحاتنا (٥٠) أغناطيوس بطرك انطاكية (٥٠) الذي هو عبد المسيح ومار باسيليوس مفريان المشرق امّ الأنوار ومفريان يلدا ، أدام الله كراسيهم حتّى يرعوا شعبهم على مروج الخصيبة آمين » .

بموجب نظرية المطران عيسى الموصلي مؤلّف سيرة البطريرك كوركيس التاليوصلي، يكون المفريان يلدا الباحديدي قد تنازل عن المفريانية بحرّيته فأصبحت أبرشية الموصل بلا مفريان ، وهذا ما استوجب إقامة خاله مفرياناً على المشرق بدل المفريان يلدا .

وبدافع من الغيرة الإلهية ، سافر المفريان باسيليوس يلدا إلى الهند البعيدة لينسك همومه الرئاسية ، ثمّ ليخدم هناك النفوس بتفان ومحبّة الراعي الصالح ، لقد اصطحب معه الربان هداية الله شمّو الباخديدي والربان جمعة وأخاه الربان جمعة وسافروا سويّة إلى بلد المليبار . ولقد وصف هداية الله شمّو بلد المليبار في عدّة مناسبات (٢١) .

<sup>(</sup>٥٧) - الغير مدروكة: الصواب غير المدركة.

<sup>(</sup>٥٨) - يقابلها سنة ١٦٦٧ ميلادية .

<sup>(</sup>٥٩)- ألجاتنا: الصواب آباننا

<sup>(</sup>٦٠) - هو البطريرك اغناطيوس عبد المسيح الأوّل الرهاوي (١٦٦٢ -١٦٨٦م).

<sup>(</sup>٦١) - راجع مخطوطات مكتبة قره قوش في كنيسة الطاهره وكنانس الحرى .

ولم يكن نشاط المفريان يلدا الفكري قليلاً ، رغم مصاعب الحياة وحسامة المسؤوليات ، فقد أكب على القراءة والكتابة ، ودوّن بيده المباركة باللغتين العرسة والكرشونية اللتين كان يتقنهما طبعاً بالإضافة إلى السريانية ، عبارة : « نظر في هذا الكتاب باسيليوس يلدا الضعيف جاثاليق المشرق » ، كما تشهد حاشية هذه المخطوطة وهذا نصّه :

«كتبه الربان خوشابا ابن هرمز من بيت خوديدا في ولاية الموصل في ٢٧ أيار ١٩٨٤ يونانية (٦٢)».

« سنة ١٩٠٢ يونانية (٦٣) اشتراه عبد الله بن عطا الله لأبنه عبد الأحد من القسس اسحق ابن القس مرقس بشهادة ايليا عجمايا . الشمّاس ابراهيم ويوسف . باعها الشمّاس عطا الله ابن عبد القادر بشهادة القسس ايليا وسسركيس وعيسي ويعقوب ... » .

« لما كان بتاريخ سنة ١٩٧٤ يونانية (٦٤) نظر في هذا الكتاب ... باسيليوس يلدا الضعيف جاثاليق المشرق» .

«القس مرقس ابن عيسى من بيت خوديدا كتب سنة ١٨٩٢ يونانية (٦٥) ولقد ورد ذكر هذا المفريان القدّيس في عدّة مخطوطات ، منها :

ورد اسمه في هامش جديد من سنة ١٩٧٨ يونانية(٢٦) ، قد أُضيف إلى المخطوطة التي كتبها القس أفرام ابن القس برصوم الهندي في القرن الثالث عشر والتي جـــدّدت في سنة ١٩٧٨ يونانية (٢٨) ما نصّه :

<sup>(</sup>۲۲) - يقابلها سنة ۱۲۷۳ ميلادية .

<sup>(</sup>٦٣) - يقابلها سنة ١٥٩١ ميلادية .

<sup>(</sup> ۲۶) - يقابلها سنة ۱۹۲۳ ميلادية .

<sup>(</sup>٦٥) – يقابلها سنة ١٥٨١ ميلادية .

<sup>(</sup>۲۲) - يقابلها سنة ۱۲۲۷ ميلادية .

<sup>(</sup>۱۷) - يقابلها سنة ۱۲۲۷ ميلادية .

<sup>(</sup>۱۸) – يقابلها سنة ۱۷۱۱ ميلادية .

«استحلفكم أن تُصلّوا لأجل من سعى وتعب وأهداه إلى بيعـــة القدّيـس مـار أحودامه العجيب بين المنتصرين في مدينة الموصل المحمية المعروفة بيعة كدانا ببـاب لعراق (٦٩)». «أستحلفكم أن تصلّوا لأجل الناسخ الضعيف ولأجل من اهتم بحذا الكتاب وأهداه إلى بيعة القدّيس مار أحودامه المعروفة بيعة كدانا في الموصل المحميـة ليشتها الربّ و يحميها على مدى أيّام و جود العالم إلى أبد الآبدين ».

«سنة ۲۰۲۲ يونانية (۷۰) في ۱۱ آب تحدد و جُلّد هذا الكتاب الحاش (۷۱) بيـــدي الضعيف ، سليمان القسيس بالاسم و بالفعل تعيس... » .

«كأحكام الله الغامضة الغير مدروكة (٧٧) لما كان بتاريخ سنة ١٩٧٨ يونانية (٧٧) تحدّد وترقع هذا الكتاب المبارك الذي هو الصيفي وهو برسم الدير العالي المنتخب مار متّى الذي هو في جبل الفاف . في أيام الماتنا (١٤٥) أغناطيوس بطرك أنطاكية الذي هو عبد المسيح ومار باسيليوس مفريان المشرق امّ الأنوار ومفريان يلدا أدام الله كراسيهم حتّى يرعوا شعبهم على مروج الخصيبة آمين» .

«وفي تلك السنة (٧٥) صار رجفة عضيمة على الأرظ ورعد عضيم (٧٦) ما صارفي الوجود مثله . ولما صارة (٧٧) هذه الهزّة وقع عمارة كثيرة (٧٨) اندثر بني يونس (٧٩)

<sup>(</sup>٢٩)- بباب لعراق: الصواب باب العراق يقع في منصف شارع الفاروق بالموصل.

<sup>( ·</sup> ٧) - يقابلها سنة ١٧١١ ميلادية .

<sup>(</sup>٧١) - كتاب الحاش: كتاب أسبوع الآلام.

<sup>(</sup>٧٢)- الغير مدروكة: الصواب غير المدركة.

<sup>(</sup>٧٣) - يقابلها سنة ١٦٦٧ ميلادية .

<sup>(</sup>٧٤) - ألهاتنا : الصواب آبائنا .

<sup>(</sup>٧٥) - يقصد السنة ١٦٦٧م.

<sup>(</sup>٧٦) - الصواب: صار هزة عظيمة على الأرض ورعد عظيم.

<sup>(</sup>٧٧)- ولما صارة: الصواب ولما صارت.

<sup>(</sup>٧٨)- الصواب: سقطت عمارات كثيرة.

<sup>(</sup>٧٩) - يقصد : سقط جامع النبي يونس الواقع على الضفة اليسرى لنهر دجلة .

ومات فيه خلق كثير . وأيضاً ربان هرمز دير النصاطرة (٨٠) وأيضاً مات فيه خلق كثير مع والد الجائاليق (٨١) وقرى من قرى النصارى والأكراد . وقلعة دهموك (٨٢) واخر مواضع كثيرة . مع شيخ عدّي زيارة اليزيدية (٨٣) . وقلعة العمّادية (٨٤) . وغيرهم . حتى بقية (٨٥) ترتجف من ثاني عشر يوم من شهر أيلول إلى عيد القيامة . سبعة أيام في نيسان .

«وأيضاً صار في تلك السنة رجل واحد من أكراد العمادية من قريـــة تدعــى برامون اسمه شيخ عبد الله وصار له ولد ودعى اسمه مهدي وظل خلق كئــير مــن انسهم ولو أمكن كثير اناس كان يفسد من الطغيان . ولما حسوا(٨٦) عليه سـلطنة بيت عثمان (٨٧) طلبوه من حاكم الموصل فركب ومسك أبوه وبعد ذلك هرب ابنـه المسمى مهدي واختفى عند عشيرة تدعى سلوبية وأيضاً لذلك لزموه (٨٨) وأحــذوه منه وودوهم (٨٩) إلى اسطنبول » .

ولقد ذكر المفريان يلدا الخديدي في سنة ١٩٩٠يونانية (١٩٥) في مخطوطة اخرى واليك النص : «لتمجيد الله ...انتهى هذا الكتاب السدريات ...مع كتاب آخر هو الجزء الأول من رتب العماد ، ورتبة والدة الله على الزروع ، بسعي القس اسحق

<sup>(</sup>٨٠) - يقصد دير الربان هرمز قرب القوش شمال الموصل وكان للنساطرة يومذاك .

<sup>(</sup>٨١) - يقصد جاثاليق النساطرة حيث كان يقيم يومذاك في القوش.

<sup>(</sup>٨٢)- دهوك : اليوم هي مركز محافظة شمال الموصل .

<sup>(</sup>٨٣) - اليزيدية : فرقة باطنية تقيم في قرى شمال الموصل منها بعشيقة وسنجار .

 $<sup>(\</sup>Lambda\xi)$  - العمادية : مركز أبرشية آشورية وكلدانية اليوم .

<sup>(</sup>٨٥)- بقية: الصواب بقيت.

<sup>(</sup>٨٦) - ولمّا حسّوا عليه : تعبير سوادي الصواب لمّا علموا أو شعروا أو عرفوا .

<sup>(</sup>٨٧) - يقصد بها سلطنة الدولة العثمانية.

<sup>(</sup>٨٨) - لزموه: لفظة سوادية الصواب ألقوا القبض عليه

<sup>(</sup>٨٩) - وودّوهم: لفظة سوادية معناها وأرسلوهم.

<sup>(</sup>٩٠) - يقابلها سنة ١٦٧٩ ميلادية .

ابن ابر هيم (٩١) من عائلة نعمتيا بخو ديدايا لبيعة والدة الله العامرة في بيت حو ديــــدا لأجل نفوس والدي ابر هيم وحسنية وأخوية عيسا (٩٢) والفية وابنة الشمّاس يشـوع وامرأته حببه (٩٣) سنة ٩٩٠ يونانية (٩٤) في أيام البطريرك المعظـــم عبـــد المـــيح والمفريان باسيليوس يلدا الجائاليق . ليعنهم الربّ على كل خير».

« يا اخوي اطلب منكم أن تصلّوا لأجل الخاطئ هديا ابن شموره من ومصيرة ولأجل أخوي الشمّاس خوشابا و داؤ د وعلى ابنة العهدر ۴ مى وأولادي وكل عائلي» « كتب هذا الكتاب لبيعة بيت خوديدا أي بيعة والدة الله مريم لأجل نفسه ونفوس ذويه . . وعمّه القس سمحريب (۹۷) وامّ عمّه سيّده (۹۸) و زوجة عمّه مسريم وذوي المهتم القس اسحق ابن ابرهيم (۹۹) وامه حسنية وأخيه عيسار ۱۰۰ وابنه يشوع واخته ألفية و زوجته حببة (۱۰۰) ليؤهلهم لتلك العبارة المفرحة : هلمّوا يا مباركي أبي رثوا الملك . ».

وجاء ذكر المفريان باسيليوس يلادا القدّيس في مخطوطة أخسرى عام ١٩٩١يونانية (١٠٢) وهي من مخطوطات برطلي هذا هو النصّ:

« كمل كتاب النوافير سنة ١٩٩١ يونانية بيدي الضعيف والخاطيء الشمّاس

<sup>(</sup>٩١)- ابرهيم: أي ابراهيم.

<sup>. (</sup>٩٢) عيسا: أي عيسى

<sup>(</sup>٩٣)- حببة : قد حبّة مختصر من حبيبة ، أو حببة .

<sup>(</sup>٩٤)-يقابلها سنة ١٦٧٩ ميلادية .

<sup>(</sup>٩٥) - قد يكون الاسم هدايا أو هداية الله .

<sup>(</sup>٩٦)-ابنة العهد: يقصد راهبة ، أو ناسكة على غرار العذاري الأوائل.

<sup>(</sup>٩٧)- سمحريب: الصواب سنحاريب.

<sup>(</sup>٩٨)-سيّدة: قد يكون الاسم سيّدي بالامالة العامّية.

<sup>(</sup>٩٩) - ابرهيم: ابراهيم.

<sup>.</sup> د سید: اسید-(۱۰۰)

<sup>(</sup>۱۰۱)-حببة: مختصر خبيبة أو حبة.

<sup>(</sup>۱۰۲) - يقابلها سنة ۱۲۸۰ ميلادية .

دنعا ابن القــس مرجمنا البرطلي في أيام الأبويـن المشهورين مار اغناطيوس عــبد المسيح و جاثاليق المشرق مار باسيليوس يلدا . نجز في ١٧ آب . كل من يصــادف ليصل لتذكر والدة الله .» .

وأخيراً يذكر المفريان يلدا ولآخر مرّة عام ١٩٩٢ يونانية في مخطوط حددها الشمّاس مي ابن بولس الباخديدي في سنة ١٩٣٢ ميلادية ، وهذا نصّ التذكار : « كتبه الشمّاس متّى ابن فولوس سنة ٢٤٢٢ يونانية (١٩٣١م) في ١٩ آذار في أيّام البطريرك الياس الثالث (١٠٣٠) (١٩٣١ - ١٩٣٢) والمطران ساورا برصوم (١٠٤) من الموصل مطران سوريا على النسخة الأصلية » .

« كمّل و بحز هذا الكتاب النوافير سنة ١٩٩٢ يونانية (١٦٨١م) بيدي عبد الله القسيس بالأسم ابن الشمّاس الحقيقي مقدسي عيساره ١٠ في أيّام البطريرك مار أغناطيوس عبد المسيح ومار باسيليوس يلدا المفريان ، ومن ثمّ انقطعت أخبار هذا الحبر القدّيس الجليل حيث قصد الهند بصحبة رفاقه الرهبان الثلاثة بعد أن عساش حياة المرسلين المتفانين في سبيل إعلاء شأن الكنيسة بحقل الربّ .

<sup>(</sup>۱۰۳) - ولد في ماردين سنة ۱۸۹۷ . دخل دير الزعفران ورسم راهباً عام ۱۸۸۹ و كاهناً عام ۱۸۹۲ و في ۱۸۹۲ . تقلّد عام ۱۸۹۵ رئاسة دير مار قرياقس في البشيرية . ثمّ رئاسة دير الزعفران . وفي عام ۱۹۹۸ رسم مطراناً لأبرشية هتاخ ، وفي عام ۱۹۱۲ نسقل إلى أبرشية الموصل وفي عام ۱۹۱۷ نصب بطرير كاً . وتوفّي في الهند عام ۱۹۳۲ . وأعلنه البطريرك زكّا الأوّل عيواص قدّيساً عام ۱۹۸۲ ثم عاد وأكد ذلك بذات المنشور الذي أعلن فيه قداسة المفريان يلدا والصادر عام ۱۹۸۷ م .

<sup>(</sup>١٠٤) - هو البطريرك مار أغناطيوس أفرام الأوّل برصوم ، ولد في الموصل عام ١٩٨٧ . و دخـل دير الزعفران عام ١٩٠٥ واتشح بالأسكيم الرهبايي عام ١٩٠٧ ورسم كاهـناً سنة ١٩٠٨ . وفي ١٩٣٨ رسم مطراناً لسوريا باسـم سـويريوس ونصب بطـريركاً لانطـاكية عام ١٩٣٣ انتقل الى جوار ربّه عام ١٩٥٧، وهو باعث مجد السريان والكنيسة السريانية في القرن العشرين (١٠٥) - عيسا : صوالها عيسى .

#### باخديدا

س.ق

لم يذكر المؤلّف ولو نبذة تاريخية قصيرة عن مسقط رأس القدّيس مار باسيليوس يلدا ورفاقه في الجهاد الرسولي ، والتي أنجبت أعلاماً بارزين في تاريخ الكنيسة السريانية الانطاكية . ولذا أجد من الضرورة بمكان أن نكتب لحة موجزة حدّاً عن تاريخ هذه البلدة ، عاصمة السريان العريقة ، والتي أصبحت مقرّاً للمفريانية ردحاً من الزمن كما سيأتي بيانه في محلّه .

باخديدا ، أو بيت خوديدة ، أو خوديدة ، اسم البلدة بين الناطقين بالسريانية وقد تلفظ أحياناً بين سكّالها خاصّة « بغديدي » ولعلّ التسمية تتألّف من « بيا » الآرامية بمعني « بيت » و « خوديدا » الفارسية بمعني « الإله » فيكون مودي اللهظة « بيت الإله » وهو إسم قد يكون أطلقه الفرثيون عليها في القرن الثالث قبل الميلاد .

و « قرقوش » أو « قره قوش » فهو الإسم الحالي للبلدة رسميًا ، وهي لفظة تركية تعني الطير الأسود . ولم يكن معروفاً قبل القرن الخامس عشر الميلادي ، ويبدو أن استعماله سرى بين الناس حين حكمت الدولتان التركمانيتان المنطقة وهما القره قوينلو ، والآق قوينلو . وتلاهم العثمانيون وهم أتراك أيضاً فشاع الإسم بحذا اللفظ إلى يومنا هذا .

ولكن هذا الاسم على ما أعتقد ان هو إلا لفظة آشورية «كار-كـوش» أي بلدة الإله كوش ، حيث كوش تعني الكبير ، فيكون مدلول اللفظة «بيت الإله

كوش » . ولما دخلت المسيحية البلدة نَصَّر سكّانما إسم بلدتهم الوتَــني « كــار- كوش » وجعلوها « باخديدا » « بيت الإله الواحد الأحد » وبقي هذا الإســم شائعاً في الكورة كلّها .

تؤكّد لنا المصادر أن المسيحية دخلت الى باخديدا في القرن الرابع ، أو نحايـــة القرن الثالث مثل أكثرية القرى المجاورة لها ، فكرمايس دخلتها المسيحية في القــرن الرابع ، وكذلك برطلي . كما أن التاريخ يقدّم لنا لوائح بأسماء الرهبان الكثيرين في دير الشيخ مار متّى القريب من باخديدا خلال هذه الفترة ( القرن الرابع ) .

ولما كان لباخديدا مركزها في كيان الأمة السريانية ، وأهميتها في كنيستنا الانطاكية ، فلم يهمل التاريخ الكنسي اسمها . فقد ذكرها المؤرّخوون السريان ووصفوها وجاءوا على ذكر العلماء من الرهبان والأحبار الذين نبغوا منها ومثلوها لنا بلدة عامرة ، كثيرة الخيرات ، ذات شأن إجتماعي في تلك العصور . ولهذا جنح اليها المفارنة مرّات عديدة فأسدت اليهم العطاء ، وأقام فيها بعضهم ، وتوفّي فيها ثلاثة منهم وهم : المفريان يوحنا الرابع السروجي (١١٦٥-١١٨٩) والمفريان نوسقورس بمنام الثاني (١١٤٥-١١٥) والمفريان باسيليوس عزير (١١٨٩) والمفريان وآخرون غيرهم كانوا يزورونها ويتفقّدون شؤونها بين آونة واخرى .

ومن أخبارها إنّه في سنة ١١٧١م اشترك سكّان باخديدا مع سكّان برطلي وباسخرا، في الدفاع عن دير مار متى ضدّ هجومٍ شنّه الأكراد لسلبه والإعتداء عليه.

ونقرأ في تواريخ المفريان الشهير ابن العبري (١٢٢٦-١٢٦٦) أخباراً كتيرة عن باخديدا ، خاصةً في مناسبة تدوينه الحوادث الأليمة التي حلّت في هذه الديار : قال في تاريخه السرياني : « في السنة ١٢٦١م هجم الأكراد علي الموصل وأطرافها ففتكوا بعدد وافر من النصارى واستولوا على دير الراهبات في بيت

حديدا ، وأجروا فيها مذبحة عظيمة » .

وجاه فيه أيضاً ؛ على أثر القبال الذي حدب بين الأكراد والتر عمام ١٢١٦م : « « إنه قتل اثنا عشر شاباً من أشجع وأجمل شباب بيت خديدا » .

وقد أفاض هذا المؤرِّخ في ذكر باحديدا في تاريخه الكنسي فيقول:

إن المفريان ديونوسيوس موسى (١١٢٦-١١٢٦) قصد سكّان بيت خديدا عام ١١٢٩) فجمعوا له بطيبة خاطر مبلغا من المال ليؤديه للحاكم إذ كانوا يُحبّونه جدّاً.

وورد عن المفريان أغناطيوس لعازر (١١٤٣) إنه نزل من دير الشيخ متى إلى قرية بادانيال ، وأقام فيها ثلاثة أيّام ، فدعاه الخديديون ثمّ البرطليون ، ومن ثمّ جرت العادة إنه حين قدوم المفريان الجديد ، يُصْعَد به أوّلا إلى الدير ، ثمّ ينزل به الى قرية بادانيال ، ثمّ يذهب الى « باخوديدا » ، فبرطلى .

وجاء عن المفريان أغناطيوس الثالث (١٢٥٣-١٥٥١) إنه أخذ يطوف القريق ويجمع الأموال لصاحب الموصل ، فأسدى له الخديديون العطاء أكثر من سرواهم فشكرهم على أفضالهم ، وأثنى على أريحيتهم وقال لهم : « والهفي عليكم ، فلنكم انتم تخسرون وأنا لا أنتفع ، لأن كل ما تشلومه خمل الى حينة السلطان ...

وورد عن المفريان أثناسيوس ابراهيم الثاني (١٣٦٤-١٣٧٩) إنه لما أقبل إلى آثور افتقد الرعية ، فخف لإستقباله نور الدين رئيس باخديدا ومسعود رئيس قرية بيت دانيال وأبو الكرم قسيس باسخرا ، وغيرهم مع سائر الأكليروس والشعب في كل بلدة دخلها .

وهناك نصوص تاريخية اخرى تأتي على ذكر باخديدا نعرض عن ذكرها خوفاً من أن يملّ القارىء العزيز .

#### كنائسها

#### ١ - كنيسة الطاهرة القديمة:

من أقدم كنائس باخديدا ، وأجلّها مقاماً . يرتقي عهد بنائها الى أوائل دخول المسيحية إليها .

إن أقدم ذكر لهذه الكنيسة هو ما جاء في ترجمة المفريان ديونوسيوس موسى إذ قصد بالحديدا عام ١١٥٩م، ونزل في كنيسة العذراء. وفي سنة ١١٥٠ نسزل فيها أيضاً المفريان أغناطيوس لعازر. وفي آب ١١٨٩م توفّي فيها المفريان يوحنا الرابع. وفي سنة ١٢٥٣ نزل فيها المفريان أغناطيوس صليبا الثالث، وكذلك المفريان أثناسيوس ابراهيم الناني عام ١٣٦٥. وفي ٢١ تمّوز ٢١٤م توفّي فيها المفريان ديوسقورس بمنام الثاني. كما أن المفريان باسيليوس عزيز توفّي ودفن فيها عام ١٤٨٧م.

وأصابتها كارثة سنة ٥٠٠م حيث سلبت جميع كنوزها . ثمّ أحرقها طهماسب الطاغية عام ١٧٤٣م . ورمّمت سنة ١٧٤٥ . كما رمّمت ثانية عام ١٨٤٧م ، وأخيراً تمّ تجديدها عام ١٩٦٤ كممّة القس لويس قصّاب .

#### ۲- كنيسة مار زينا الشهيد:

كنيسة قديمة ، تضاهي في هندستها الكنائس الراقية إلى القرون الوسطى . إلا أن التاريخ لم يحفظ لنا إلا ذكر ترميمها الذي جرى سنة ١٥٨٩م كما جاء في مخطوط سرياني قديم .

وقد أنزلت جيوش طهماسب أضراراً فادحة في هذه الكنيسة ، فحدّد بناءها الطيّب الذكر المطران ايوانيس كاراس الخديدي عام ٤٤٤م . وأخيراً جدّدت عام ١٩٦٥ كي الباحديدي .

## ۳- كنيسة الشهيدين سركيس و باكوس:

يعود تاريخ بنائها الى القرن السابع الميلادي . وكانت قائمة عــام ١٥٨٦م إذ نحد في خزانة كنيسة الظاهرة محلّداً مكتوباً على اسمها ينطوي على الفرض القـانويي من أحد تقديس البيعة حتّى الصوم الكبير ، نسخه كوركيس بن جمعة سنة ١٨٩٣ يونانية (١٨٥٢م) .

وفي سنة ١٨٤٣م دمّرها طهماسب ، وتحدّدت بعد عامين بدليل ما نفش على بابحا الملوكي ، بأيام المطران مار ايوانيس كاراس الباخديدي .

## ٤ - كنيسة مارت شموين:

كنيسة صغيرة فوق ربوة . قديرة . و مشهورة إذ يرتقي عهد بنائها إلى فحر دخول المسيحية إلى باحديدا . حدّدت سنة ١١٠٢ يونانية (٢٩١م) . عوجب ما نقرأ في كتابة سطر نجيلية محفورة على باب مذبحها وهي مشهورة جدّاً إذ نعج إليها كل سنة خلق عظيم من الموصل وقراها ومن بغداد والبصرة أيضا يوم عيدها الواقع في ١٥ تشرين الأوّل من كلّ عام إذ يجري فيها ظهور أطياف الشهيدة المكابية و بنيها السبعة و معلمهم لعازر في أعلى الجدار الداخلي الواقع عن يسار المذبح ومن بين زوّارها المشهورين: البطريرك مار أغناطيوس الياس الثالث والبطريرك مار أغناطيوس أفرام الأوّل برصوم والبطريرك مار أغناطيوس يعقوب الثالث والبطريرك مار أغناطيوس زكّا الأوّل عيواص .

#### o - كنيسة مار كوركيس:

تقع هذه الكنيسة جنوبي البلدة ، وتعدّ من أقدم كنائسها . فقد ورد ذكرها في مخطوط قديم محفوظ في مكتبة الطاهرة يحوي الصلوات الفرضية لصوم نينوى ما ترجمته : تمّت هذه الرتبة على يد يوسف بن خميس لكنيسة مار كوركيس في باخديدا سنة ١٥٨٠ يونانية (١٢٦٩م) وجدّدت عام ١٧٣٩م بأيام المطران ايوانيس يوحنّا كاراس . كما جدّدت في المرّة الأخيرة في عام ١٨٦٦م .

#### ٦- كنيسة مار يوحنا المعمدان:

قديمة العهد كرفيقاتها . جاء ذكرها في عدة مخطوطات محفوظة في خزانة الطاهرة . كانت تعرف قديماً باسم دير مار يوحنّا البوسني . ثمّ نسبت الى مار يوحنّا الجبيب الإنجيلي ، ومن ثم عرفت باسم مار يوحنّا المعمدان .

نقضت ، ووضع حجر أساساتما الأوّل سنة ١٨٩٢ بعد توسيعها ، وكان الإنتهاء من بنائها وتدشينها يوم الثاني من تشرين الأوّل ١٩٠٩ .

# ٧- كنيسة مار يعقوب المقطّع:

من الكنائس القديمة وأصغرها . وتعرف أيضاً بكنيسة مار أندراوس . جاء ذكرها بحيائا الاسم في مخطوطة قديمة تعود إلى عام ١٧٥٠م . وهي أوّل كنيسة

استولى عليها المتكثلكين بالبلدة حوالي عــام ١٧٧٠م . وكانت عساكر طهماسب قد دمّر تما عام ١٧٤٤م .

#### ٨- كنيسة الطاهرة الجديدة:

وضع حجر أساساتما الأول بيد المطران قورلس جرجس دلال في ٢١ آب ١٩٣٢ . . طولها ٥٤ متراً ، بعرض ٢٢م . وكان تدشينها صباح الأحد في ٧ تشرين النايي ١٩٤٨ باحتفال رائع عظيم .

## أعلام باخديدا العاملون:

أبحبت باخديدا رجالاً أعلاماً ، امتازوا بالعلم والعمل والنقل والتأليف فحلّفوا اثاراً جليلة ، وأدّوا خدمات صادقة لبلادهم في حقل الدين والأدب والعمران فخلّد التاريخ ذكرهم كعلماء وادباء وشعراء ، إضافةً إلى القدّيس المفريان مار باسيليوس يلدا صاحب السيرة ، والمطران هداية الله شمو الخديدي والمطران غريغوريوس يوحنّا الخديدي الآتي ذكرهما كعاملين في رسالة الكنيسة السريانية الهندية .

والمطران يوحنّا عبد المسيح الخديدي ، نائب كرسي دير مار بهنام (١٥٧٦- ١٦٢٥) والمطران ايوانيس يوحنّا كاراس الخديدي ، والاسقف ايوانيس يوحنّا الثاني الخديدي رئيس دير مار بهنام (١٧٤٨- ١٧٥٢) والاسقف ايوانيس أيوب رسميه المفريان ابن العبري عام ١٢٨٤م و ترأس إدارة أبرشية بانوهدرا (دهوك) .

وهناك جيش من الرهبان والكهنة ، نذكر منهم هنا إشارةً لا حصراً الراهبب باخوس الخديدي ، كتب أخبار تدمير أربع كنائس في باخديدا في الفترة ١٣٠٦ م ١٣٠٤ م ١٠٠٠ القس حبش بن جمعة الخديدي الذي اشتهر بكتابة أخبار غزوة طهماسب لمدينة كركوك و إربيل و الموصل عام ١٧٤٣م ... الراهب متّي نقار

الخديدي ، كتب أخبار القحط والجليد اللذين أصابا الموصل وديارها علم ١٧٥٧م ... الراهب باكوس بن مرقس الخديدي اشتهر بحسن الخطّ و نقل الكتب (١٥٩٢ - ١٥٩٨) ... القس يوسف الخديدي رئيس دير مار بمنام والذي حدّد فيه بناء قدس الأقداس عام ١٦٢٤م . مع مجموعة الرهبان التكريتين ... وأيضاً الراهب أشعيا الذي رحل إلى دير المجدلية بأور شليم في حي باب العمود عام ١١٧٣م ... والشمّاس برصوما بن عيسى الخطّاط المشهور (١١٧٥) والربّان باخوس الطوّاف في والشمّاس برصوما بن عيسى الخطّاط المشهور (١١٧٥) والربّان باخوس الطوّاف في دير النسّاك بالرها ثمّ في الأسقيط سنة ١٥٧٥م ... والكاتب الشمّاس كوركيسس المترهّب بدير مار ميخائيل على ضفّة دجلة اليسرى سنة ١٦٢٥م ... والراهب عوسف بن عبد الواحد عام ١٥٨٠ موشابا بن هرمز عام ٥٧٥٠م ... والراهب يوسف بن عبد الواحد عام ١٥٨٠ موالراهب اسحق الخديدي (١٥٨٥م) وغيرهم كثيرون .

وفي الفترة المتأخّرة وأعني بين القرن الثامن عشر والقرن العشرين هناك جيــش آخر من الرهبان والراهبات والكهنة ، برز منهم :

البطريرك أغناطيوس سمعان زورا ، والمطران قورلس بهنام أخطـــل ( ١٨٩٧ ) والمطران قورلس بولس دانيال (+١٩٩١ ) والمطران أثناسيوس يوحــنا باكــوس ( +٩٩٩ ) والمطران يوليــوس ( +٩٩٩ ) والمطران يوليــوس ميخائيل الجميل المعاون البطريركي العام سابقاً والخورفسفقوس أفرام عبدال رئيـس دير مار بهنام ( +١٩٦٦ ) والخورفسفقوس بهنــام دنجا رئيس كهنــة بــاحديدا ( +١٩٦٢ ) والخورفسفقوس بيتو رئيس دير مار بهنام ( +١٩٨٣ ) والخورفسفقوس بيوس قاشــا والخورفسفقوس فرنسيس جحو لا رئيس دير مار بهنام والخورفسفقوس بيوس قاشــا راعي خورنة مار يوسف ببغداد والخورفسفقوس ميخائيل باكوس والخورفسفقوس أنطون حبش .

#### الملحق الثالث

# دير مار بهنام الشهيد

س . ق

لا بد من تعريف بسيط بالدير الذي نشأ فيه و درس و ترعرع في سلم الروحانيات قديسنا المفريان مار باسينيوس يلدا .

#### « دير مار بمنام الشهيد »

وقد وصفه ياقوت الحموي بقوله: « دير الجب: دير في شرقي الموصل بينها وبين إربل ، شهور ، يقصده الناس لأجل الصرع ويبرأ منه بذلك كثير » .

كنيسة الدير بديعة ، وتعدّ من أجمل كنانس الشرق من حيث هندستها ونقوشها المستظرفة التي قلّما يشاهد لها نظير . تضمّ بين جدرالها الكتابات المحفورة، والتصاوير الجميلة المنقوشة عليها والتي تزيد الدير شرفا . يرتقي عهدها إلى أوائلل نشأة الدير في القرن الرابع . ثمّ وسّعت ورمّمت في القرن الثاني عشر ، كما تشيير إلى ذلك كتابة سطر نجيلية حُفِرَت على أحد أعمدها .

للكنيسة بابان كبيران يتوسطهما رتاج يعلوهما رواق شاهق يُجتمع هناك الرهبان للكنيسة بابان كبيران يتوسطهما رتاج يعلوهما رواق شاهق يُجتمع هناك الرهبان لإقامة الصلوات الفرضية اثناء الصيف . وعلى البابين كتابات سطر نحيلية تار يُخيال وصور جميلة .

أمّا الكنيسة فتشتمل على صحن واحد فقط ، طوله يكاد يكون كعرضه مقبّب بعدّة قناطر . وضمن الصحن ساريتان إحداهما ضخمة جدّاً ومربّعة والثانية ملورة ، يعلو كل منهما حنيتان متجهتان من الشرق إلى الغرب .

فالسارية الضخمة نقر عليها إلى الجهة المطلّة نحو الشرق صورة الشهيدة سارة يقابلها في الناحية الشرقية حيث قدس الأقداس صورة مار بمنام الشهيد ممتطياً جواداً مطهماً لاحقاً في أثر أيل على ما ورد في سيرته ويعلو الشهيد تاج بديع يعقده على هامته ملاكان جميلان.

أمّا قدس الأقداس فمزدان بعدّة صور جميلة وكتابات بديعة مطعّمة برخام لا مثيل لصلابته ولونه .

فإلى يمين الواقف أي إلى الناحية الجنوبية باب بديع الصنع ديجت حوله إحدى وعشرون صورة من أجمل الصور تمثل مار بمنام وأخته سارة ورؤساء الرهبان الأقدمين كمار أنطونيوس ، والأنبا فاخوم والأنبا مقاريس وغيرهم متوشحين بالأسكيم الرهباني واسم كل منهم محفور تحت صورته بالسطر نحيلية وما بين تلك الصور المستبدعة نقوش رمزية تبهر الأبصار دقة صناعتها .

أمّا المذبح فيقصر اللسان عن وصف ما دبج به مـــن النقـوش المسـتبدعة والكتابات الجميلة التي قلّما يشاهد لها نظير .

وإلى يمين المذبح أي من الجهة الشمالية باب كبير مقبّب يدخل منه إلى بيت القدّيسين ، حيث مدافن الأساقفة والرهبان ، وهناك عدّة لوحات حجرية حفرت فوقها أسماء المدفونين .

ويلي هذا الباب باب ثان على شكله وهيئته في الناحية الشمالية كانت تعلوه قبّة مزخرفة شاهقة جدّاً .

أمّا ضريح مار بمنام الشهيد ، فمتى خرج الزائر من الكنيسة وتوجّه إلى الشرقية ،

شاهد على مسافة ثلاثين متراً بناءً صغيراً فيه حرن قديم من الصوّان يظن أنه حرن المعموذية . وهناك مدخل ينحدر منه بثلاث درجات إلى الجببّ حيب ضريب الشهيد . وهذا الجبّ هو على شكل ديماس يسير فيه الزائر زهاء خمسة أمتار منحنيا في دهليز معتم ضيّق منخفض يأخذ في العلو رويداً رويداً حتى يفضي إلى طريبق يتفرّع إلى دهليزين مستديرين يلتقيان شيئاً فشيئاً حتى ينضما ويجتمعا معاً عند بلوغ الضريح .

والضريح ضمن غرفة مثمّنة الزوايا فيها عدّة أعمدة بين كل عمود قطعة رخام على شكل مذبح تعلوها في الناحية الشرقية كوّتان يخرقهما نور الشممس عند بزوغها .

وتزيّن الضريح قبّة جميلة دبجت أطرافها بأجمل النقوش وصنوف الكتابات السطر نحيلية والعربية والتركية القديمة المعروفة بالأيغورية .

ويشاهد في شمالي الضريح لوحان من رخام نقش على كلٍ منهما صليب جميل تكتنفه عناقيد عنب وأرغفة خبز وحمامتان مطوّقتان .

وهناك قطعة رخام نقش عليها صليب يقبّله الزوّار تبرّكاً وظلّ هذا الحجر الثمين مصوناً بإكرام زهاء أربعين سنة لدى المطران بولس دانيال الخديدي معاون مطران الموصل نقله إلى داره حرصاً عليه من أيدي الضياع . ولّا جدد الدير البطريرك أفرام الثاني رحماني عام ١٩٠٢م نقله إليه ووضعه في محلّه السابق .

وقد حفر قدّام المذبح حفرة يأخذ منه المؤمنون حناناً ، أي كناسه المذبح للتبرّك ، وهي عادة قديمة في كنائس الشرق . وفي الزاوية الشمالية سلسلة ضخمة تنتهي بحلقة كبيرة تلقى في عنق من يصاب بجنون أو صرع فيبيت ليلته هناك فينال الشفاء بإذن الله . وقد أيّد الله تعالى معجزات شتّى على يد صفيه بمنام لا حاجة إلى إيرادها .

# دير مار متى الشيخ

س. ق

والآن لابد من كلمة عن دير مار متى الذي جعله القديس المفريان مار متى الذي بعد أن سكن فيه كاسقف وعمل على باسيليوس يلدا مقرّاً لإدارة اللائذين بمفريانيته بعد أن سكن فيه كاسقف وعمل على ترميمه وتحديده إلى حين مغادرته قاصداً بلاد الهند .

أمّا دير مار متى فموقعه على رابية في جبل الفاف ، وتسميه العامّة «الجبل المقلوب» . ويقال أيضاً دير كختا . وأطلق عليه بعض المؤرّخين السريان دير مار زكى أو دير مار ابراهيم ... إلى نسبة إلى الآباء الذين خلفوا مار ميت مؤسّسه في الرئاسة .

وقد وصفه ياقوت الحموي بقوله: « دير بشرقي الموصل على جبل شامخ يقال له جبل متى ، من استشرفه نظر إلى رستاق نينوى والمرج. وهو حسن البناء ، وأكثر بيوته منقورة في الصخر. وفيه نحو مائة راهب ، بينه وبين الموصل سبعة فراسخ » .

وعلى قمة الجبل المحاذي لجبل الفاف أديرة اخرى منها دير مار دانيال المعروف بدير الجنافس، بقيت منه أطلال إلى اليوم تشاهد في بعض جدرانه المتهدّمة كتابة سطر نحيلية يقرأ فيها اسم دانيال صاحبه، ومنها دير للراهبات قرب قرية قره قوش. والدير قديم العهد جدّاً، يرتقي - مع دير مار بمنام - إلى القرن الرابع الميلادي، أي قبل انقسام الكنيسة وانشقاقها في القرن الخامس.

ولَّا كثر عدد الرهبان في دير مار متّى ، اضطرّوا أن يبتنوا لهم صوامع ومناسك

شتّى في تلك الأطراف ، حتى أصبح ذلك الجبل عامراً بالزهّاد آهلاً بالعبّاد .

وقد عرض لهذا الدير ما عرض لغيره من النكبات والكوارث أخصصها أن النساطرة في عهد برصوما مطرانحم شنّوا عليه الغارة وأحرقوه . وقد ذكر ذلك ميخائيل السرياني في كتابه قوله : « إنه بعد اضطهاد برصوما النسطوري وحريت دير مار متّى قصده خرسطفورس جائليق الأرمن ، وصادف فيه نفراً من الرهبان يماثلون طيوراً في الشرفات . لأن الأساقفة كانوا قد قتلوا مع باباي ومع برسهدا مطران الدير ومطران آثور ونينوى . فانتخب خرسطفورس رجلاً فاضلاً اسمه جمري ورسمه مطراناً . وجمري رسم في حياته ماري وماري رسم يشوعز خا . ويشوعز خا رسم سهدا . وسهدا رسم شعون . وشعون رسم كرسطفورس ، وكان هيؤلاء الأساقفة أجمع من دير مار متّى . وحددوا خضوعهم وطاعتهم للكرسي الأنطلكي في عهد خرسطفورس .

على أن أثناسيوس (الجمال) بطريرك السريان (٥٩٥- ٦٣١) أو فد تلميده يوحنّا إلى كسرى الملك في بعض المسائل . فتعهد دير مار متّى وفاوض خرسطفورس مطرانه والربّان وأدّى رئيسه في الإتّعاد مع الكرسي البطرير كي الانطاكي . فأرسلوا في طلب جورجي اسقف سنجار ودانيال أسقف بيت نوهدرا وغريغور أسقف بيت رمان ويزدفنه اسقف شهرزور واستصحبوا ثلاثة رهبان وهم ماروثا وايثالاها وآحا وقصدوا البطريرك وسألوه أن يسمّي اسقفاً للمشرق . وبعد المداولة اتفقوا على انتخاب ماروثا فرسمه البطريرك مطراناً لتكريت سنة ٢٦٩ وفوض إليه أن ينصب مطراناً لدير مار متّى ، وحمل اولئك الأساقفة رسالة إلى الرهبان أطلق عليهم فيها نعوتاً وأوصافاً جميلة .

ولَّا عاد ماروتًا في أصحابه الأساقفة إلى دير مار متّى ، نظّم لرهبانه قوانين

محكمة . وأنشأ لهم طقوساً بيعية وظل مقيماً عندهم زماناً حتى سار إلى تكريت . وفي السنة ٨٦٩م عقد يوحنّا الخامس البطريرك مجمعاً عامّاً في كفرتوت جنوبي غربي ماردين ، حضره أساقفة المشرق والمغرب معاً وسنّوا فيه ثمــاني مسائل في الحقوق البطريركية والمفريانية أوّلها : « يُجب على أساقفة دير مار متّى ورهبانه أن يخضعوا لمفريان تكريت صاغرين » .

ونبغ في دير مار متى بعض العلماء المشاهير ، أخصتهم راميشوع و شقيقه جبرائيل . واشتهر بعد هؤلاء رجال بذلوا المساعي في تعزيز دير متى وازدهاره منهم جبرائيل السنجاري الطبيب في عهد قميشوع مطران تكريت (+٢٠٩) وكان مقرباً في ديوان كسرى الملك .

ومن مشاهير الأساقفة الذين زاولوا العلوم في دير متّى حنانيا مطران مــاردين ورئيس دير الزعفران . رسمه قرياقس البطريرك (+٨١٧) وقلّده رعايــة أبرشــية ماردين وكفرتوت . ومنهم المفريان غريغوريوس متّى الأوّل (+٥٤٥) الذي أوفد إليه عام ١٣٣٣م البابا يوحنّا الثاني والعشرون رسالة أوصاه فيها بأسقف توريـــز اللاتيني وبالرهبان الذين وجّههم إلى تلك الأصقاع لينشروا فيها الإيمان الكاثوليكي وحثّه أن يقنع جماعته السريانية على الإتحاد بالكنيسة الرومانية .

وثمّا يجدر بالذكر ، أن دير مار متّى ضمّ إلى جدرانه خزانة كتب سريانية نادرة المثال اشتهر أمرها في البلاد . حتّى أن طيمثاوس جائليق النساطرة (+٨٢٣) ارسل في استنساخ شيء منها . ومن أثمن ما ضمّت تلك المكتبة العامرة نسخة جليلة قديمة من هكسبلة اوريجانيس تشتمل على ترجمة الكتاب المقدّس بأجمعه في ستّة عواميد.

ولما توالت النوائب والمحن على دير مار متى وتتابعت عليه صنوف الإضطهاد من هب وسبي وقتل تضعضعت تلك المخطوطات النادرة فسلب بعضها واحترق

بعضها وبقي منها نسخ حديثة العهد مبدّدة في أماكن شتّى .

ومنذ اواخر القرن العاشر أي بعد خراب تكريت انتقل المفارنة إلى دير مار متى . وفي السنة ١١٧٤ توجه المفريان يوحنا الرابع إلى دير الزعلفران واجتمع بالبطريرك ميخائيل الكبير فأنشأ لهذا الدير اثني عشر قانوناً وأيّد القوانين السابقة .

غير أن هذا الدير لم يبق على ما كان عليه من رفعة الشأن في سالف الزمان لسبب ما حدث بين رؤسائه و رهبانه من الفتن والمشاغب . وقد أورد تفاصيلها المفريان غريغوريوس ابن العبري في الجزء الثاني من تاريخه الكنسي . من جملة ذلك: إن طيمتاوس سوغدي مطران الدير عاند المفريان ديونو سيوس موسى

(+١٤٢٢) وعاكسه وأفضى الأمر بالرهبان إلى أن انقصقوا عليه وهو في المذبح يرسم مطراناً وحاولوا الفتك به ففر إلى تكريت وتملّص من شرّهم . وأجروا مثل تلك القسوة بالمفريان أغناطيوس لعازر (+١٦٤١) أيضاً .

وممّا جاء عن دير مار متّى أنّ الأكراد احتـلوه سنة ١١٧١ وقتـلوا خمسـة عشر راهباً من رهبانه وانصرفوا فعاد الرهبان المنهزمون إلى ديرهم وجمعوا الصحف ونقلوها إلى الموصل.

وفي السنة ١٢٦١ هجم الأكراد على الموصل وأطرافها وفتكوا بعدد من النصارى واستولوا على دير الراهبات في قرقوش (بيت خوديدا) وأجروا فيها مذبحة عظيمة وساروا إلى دير مار متى في الوف من الفرسان والمشاة وحاربوا الرهبان أربعة أشهر وتسلّقوا إلى الدير بسلالم فبادر الرهبان وأحرقوا السلالم بالنفط ونجوا من تلك الغائلة.

وذكر ابن العبري أيسضاً انه في السنة ١٢٨٦م الهسزم سكّان الموصل من وجه الأكسراد إلى دير مار متى حيث حصلوا في ضيقةٍ عظيمة وفتك بحم الطاعون فتكاً دريعاً ومات زهاء ثلاثين راهباً.

وحاصر ذلك الدير عام ١٣٦٩ قـوم من التَـتَر ولهبوه واستـوطنوه زمـاناً ثمّ انكشفوا عنه.

ودفن في هذا الدير عدد من المفارنة كغريغوريوس يعقوب التابي (+١٢١٥) وغريغوريوس ابن العبري (+١٢٨٦) وشقيقه المفريان غريغوريوس برصوما الصفي (+١٣٠٨).

وثمّا يجدر بالذكر أن رهبان دير مار متّى كانوا يحتفلون احتفالاً عظيماً بالمفريان عند دخوله ديرهم لأوّل مرة . فكانوا يخرجون لإستقباله هم ورئيسهم بالصلبان والشموع والمباخر والترانيم ويدخلونه إلى الكنيسة ويصلّون الصلاة الطقسية التي خصّصتها البيعة السريانية منذ قديم الزمان لإستقبال البطريرك أو المفريان أو المطران أو الأسقف القادم إلى مركزه طبقاً لعوائد الكنيسة الأنطاكية قديماً . هكذا صنع رهبان دير مار متّى لمّا استقبلوا المفريان أغناطيوس لعازر المتوفّى عام ١١٦٤م .

بيد أنه لما سار اليهم المفريان أغناطيوس صليبا الثاني (+١٢٥٨) بادروا إليه وحرّجوا عليه الدخول لأمرٍ ما . فوادعهم وجاملهم حتّى أقنعهم فأدخلوه إلى الكنيسة كالعادة وصلّوا عليه الصلاة الطقسية ، لكن رئيسهم لبغضه للمفريان لم يشترك معهم في الصلاة فامتعض منه المفريان واضطرّ أن يغادر الدير ليلة جلوسه على الكرسي .

وقد ورد عن ديوسقورس يعقوب قينايا مطران الشام إنه قصد البطريرك اسماعيل عام ١٣٦٠ وسأله أن يرسمه مفرياناً فتمنّع . فتوجّه إلى دير مار متّى على رغسم البطريرك واجتمع بالرهبان وأرادهم على رسامته مفرياناً وأحدرهم إلى الكنيسة ودفع لكلِّ منهم عكّازاً يقول للواحد نُب مناب البطريرك ، وللآخر سيد مسيد المطران الفلاني ، و للتالث قُم مقام الأسقف الفلاني . وعلى هذا النسق لفّق من

الرهبان بطرير كا ومطارنة وأساقنة وشمامسة وأمرهم أن يرسموه مفرياناً. والأغرب من ذلك أن اولئك الرهبان لجهلهم معنى ما يقرأون ، تلوا عليه رسامة الشمامسة عوضاً عن رسامة المفارنة ورسموه على تلك الصورة الغريبة المستهجنة . ولما درى به البطريرك أرسل فحرّمه وحرّم كل من جاراه . وانحدر ابن قينايا أخيراً إلى بغداد حيث قتل واحرقت جثته والقيت في دجلة .

واعتاد المفارنة أن يتعهدوا شؤون أبناء رعيتهم في القرى الجحاورة للموصل خصوصاً في برطلي ، وقرقوش ، وبيت دانيال ، وكرمليس ، وبعشيقة ، وباشبيئا، و باسخرا ... إلخ بل أن غير واحد من المفارنة سكنوا زماناً في برطلي كالمفريان غريغوريوس يعقوب الثاني (+١٢١) الذي شاد فيها قلاية كبرى وسكنها خمسة أعوام . والمفريان ديونوسيوس صليبا الثاني (+١٢٢١) الذي مكث فيها سبع سنوات . والمفريان غريغوريوس متّى الأوّل (+١٢٢١) والمفريان قورلس يوسسف الثاني (+١٢٠١) .

ولمّا عرض لدير مار متّى ما عرض لغيره من الخراب والدمار رمّمه المفريان عرجس قدّيسنا باسيليوس يلدا عام ١٦، كذلك جدّده ورممه المفريان باسيليوس جرجس الثاني الموصلّي الذي ارتقى إلى المفريانية عام ١٧٦٠ فابتنى له سوراً طوله خمسون فراعاً وجدّد كنيسته وشيّد فيه سبع غرف، فصارت الجملة إثنتين وثلاثين غرفة.

## المطران ايوانيس هداية الله الباخديدي

س.ق

كان ايوانيس هداية الله من خيرة أحبار زمانه . ولد في بلدة باحديدة في النصف الأوَّل من القرن السابع عشر من أبّ يدعى شمُّو ، واسم امّه مصيّرة ، وسمّى عند العماد هداية . ولما ترعرع قرأ السريانية على القس عبد المسيح جمعة فأحاط بأصولها ورسم كاهناً . ولمّا ترمّل عام ١٦٦١م ترهّب في دير مار بمنام حيث قام بتدريس اللغة السريانية فتحرّج عليه رهط من الأكليروس السرياني . ثم تنقّــل في بعض الأديار . وفي سنة ١٦٧٣ ترأس دير السيّدة المعروف بدير القطـرة أو ديـر الغرباء المشرف على دير الزعفران وقد نسخ المترجم كتابا يدعى « طقس » وانتهى منه في شهر كانون الأول من هذه السنة في دير مار يعقوب ودير والدة الإله الآنف الذكر . ثم رسمه المفريان باسيليوس يلدا اسقفا وصحبه إلى ملبار سينة ١٦٨٥م -كما شرحنا سابقا- وكان بصيراً باللغة السريانية وله فيها قصيدتان بالوزن الأفرامي إحداها مدح بما السيّدة العذراء . وهجا بالثانية القس فرج الله الحلبي الكاثوليكي الذي قصد الملبار على عهده مع الشمّاس متّى وقاوماه ، فحرمهما ، فماتا شرّ ميتة . ورسالة ضمّنها قوانين عامّة للكنيسة الملبارية رتّبها في اجتماع عقدده في قريدة جنگنور سنة ١٦٨٦م.

كان ايوانيس هداية الله قد رسم اسقفاً قبل وصوله إلى ملبار كما يؤيّد هـو بنفسه في كتاب الرسامات الذي بدأ بنسخه في البصرة وأكمله في ملبار . فقد ورد في البصرة وأكمله في ملبار . فقد ورد في الصحيفة ٥٢ منه : « بيد الخاطىء الحقير بالإسم : الأسقف هداية الله بن شمّـو

ومصيرة في مدينة البصرة سنة ١٩٩٦ي (١٦٨٥م) بينما نحن مسافرون إلى بالاد ملبار الواقعة في الجهة الشرقية من الهند ». وورد في الصحيفة ٨١ « بياد العباد هداية في مدينة البصرة سنة ١٩٩٦ي » وجاء في الصحيفة ١٠٧ : « انتهى هالطقس أيضاً جيداً و كاملاً بدون نقصان بيد الخاطىء هداية بالإسم استفف ، في مدينة البصرة سنة ١٩٩٦ي» .

وأخيراً يقول: «انتهى في عهد البطريرك مار اغتاطيوس عبد المسيح، شوق الله كرسيّه وغفر لنا بصلواته المقبولة. لقد كتب سنة ٩٩٦ي حين كنا أنا الكاتب والجاثليق يلدا قادمين إلى الهند بدأت بكتابته في مدينة البصرة و لم ينتسه فألهيته في الهند في بيعة كرمتم المشيدة باسم الشهيد مار جرجس. وتمّ ذلك سنة فألهيته في الهند في بيعة كرمتم المشيدة باسم الشهيد مار جرجس. وتمّ ذلك سنة مداية، الذي هو بالاسم: الأسقف ايوانيس. وأيضاً صلّوا لأجل والديّ اللذيسن نكتب هنا اسميهما، أبي شمّو وامّي مصيرة، واخوتي داود وحذبشا الشماس وشوشنة ومصيرة، والشمّاس يلدا ويوحنّا ... الخ».

غير أن الأسقف ايوانيس رقّي إلى رتبة المطروبوليط في ملبار بيد المفريان القدّيس باسيليوس يلدا نفسه يوم ١٤ أيلول ١٦٨٥م قبيل وفاته بخمسة أيام كما سلف وبيّنا .

# جهاد المطران ايوانيس هداية الله

قام المطران ايوانيس هداية الله بالأمر بعد المفريان القدّيس مار باسيليوس يلدا خير قيام حيث ظهر ذلك الرجل الرسولي الذي يُقدم على عظائم الأعمال ، ويجابه كل الصعاب بغيرة روحية وهمّة وتّابة يطوف البلاد الملبارية قرية فقرية ، يعاني المتاعب ويتحمّل المشاق في ما تكلّفه الأسفار ، رائده نشر المعتقد القويم تأييداً للمؤمنين ، وشعاره مخافة الربّ ، يسوس بيعة الله ويحامى عن مصالحها بكلّ ما اوتي من عزم

وحزم ، مضحياً حياته كلها لرفع شألها يُجدِّد بعض الكنائس ويشيد غيرها من مال خاص حمله من بلاده ، ويثقف الأكليروس بالسريانية والعلوم الدينية والطقوس البيعية والفقه الكنسي . وله في هذا المضمار الأعمال الجليلة والآثار الجلية الجميلة التي طوّق بما جيد الكنيسة الملبارية .

كان يناوىء الكاثوليكيين وينادي بالحق باذلاً قصارى عنايته في حماية المعتقد الأرثوذكسي . فقد نشر بعض العقائد الأرثوذكسية ، منها شرحه لمعنى الكنيسة الجامعة الرسولية ، ووحدة طبيعة المسيح وأقنومه دون اختلاط أو إمتزاج أو تشويش وانبثاق الروح القدس من الآب فقط ، ووجوب استعمال الخبز المختمر في القدّاس وخطأ إدخال التماثيل إلى محل العبادة والسجود لها ، وعدم شرعية بتولية قسوس الرعية . فاستطاع أن يستميل كثيرين ممن كانوا قد اعتنقوا المذهب الكاثوليكي ، فسماه توما الرابع والقسوس والشمامسة والمؤمنون الملباريون في رسالتهم : «مار ايوانيس الأسقف الحكيم والغيور على شريعة المسيح » .

فغاظ أعداءه جهاده ، وكانوا ينتظرون فرصة ليوقعوا به . فاحتمل اضطهادهم صابراً ، ولذلك كان في بعض الليالي يتسلّق الأشجار وينام على رؤوسها لئــــــلاّ يفتكوا به .

وقد أعاد رسامة القسوس والشمامسة الذين كان قد رسمهم توما التاني. وانتخب شابًا من اسرة بغلومتم و ثقفه بالعلم البيعي ، ثمّ رسمه شمّاساً فقسيساً فأسقفاً لملبار باسم توما الثالث حوالي عام ١٦٨٧م . ولما توفّي هذا في ٩ نيسان سنة ١٦٨٨م رسم لها توما الرابع .

وبعد أن قضى في ملبار على هذه الحال تسع سنوات ، انتقل إلى جوار ربّه في

وله ذكر عاطر في الكنيسة السريانية الأرثوذكسية لأجل أعماله الحميدة وورعه . وهناك رسالة سريانية أنفذها بعض الملباريين إلى عموم الآباء الأساقفة الأرثوذكس في سوريا في أوائل القرن الثامن عشر ، ورد فيها عنه ما يلي :

« مذ جاء مار ايوانيس والأساقفة الذين أرجعونا إلى تقاليد آبائنا القديمة وحتى الآن لم نخضع للفرنج ، ونحن متمسكون بالإيمان القويم بدون أي شك ، وبرزواج القسوس وغير ذلك ، الامور التي كنّا قد تركناها بسبب الطمع » .

وقال توما الرابع والقسوس والشمامسة والمؤمنون الملباريون في رسالتهم سنة المرابع والقسوس والشمامسة والمؤمنون الملباريون في رسالتهم سنة الالمريرك الانطاكي وباسيليوس جائليق اورشليم (كذا) ما يأتي :

« لقد أرسلتم لنا بناءً على رسالة آبائنا : أبانا مار باسيليوس أي البطريرك (كذا) يلدا مع مار ايوانيس الأسقف الحكيم والغيور على شريعة المسيح . لما جاءوا إلى كوطامنكلم : في الحال مرض مار باسيليوس ، فرسم أبانا مار ايوانيس اليذي ظلّ معنا . ورفعه إلى رتبة مطرو بوليط ، فبشّر بصحّة إيمان السريان القويم ، وطرد الفرنج من الهند . وبعد مدّة يسيرة فاز بالشرف وانتقل من بيننا وكان يوم وفاته ٣ آب سنة ٥٠٠٠ي /١٩٤ م » .

وقال توما الخامس في رسالته إلى البطريرك الانطاكي أو اخرعام ١٧٤٧: « توفّي مار باسيليوس عاجلاً ، وأيونيس نادى بيننا بخمسة امور هيي: انبئاق الروح القدس والصوم والقربان والكنيسة وطبيعة المسيح ، وأذن لنا باستعمال بقية العادات كلها » .

وقال هو نفسه في رسالة اخرى:

«قدم ملبار سنة ١٦٨٥ المفريان باسيليوس والمطران ايوانيس وأبعدوا عنا عادات الفرنج وعادوا بنا إلى تقاليد آبائنا القديمة ، ومن ذاك الحين حيى الآن لم ننقص منها ولم نزد عليها شيئاً » .

وورد في كتاب أشحيم قديم ما يلي:

« جاء ملبار مطران فرنجي اسمه الكسيس فأخضع السريان وعقد محمعاً في أو ديمبرور ، وأبطل طقوس السريان واستبدلها بطقوس الفرنج ، فسارت عدات الفرنج في الكنيسة ، حتى جاء الأسقف مار ايوانيس إلى ملبار . وهذا القديس دفين في بيعة مولنطورتي . وهو مار توما الرسول الثاني » .

أمّا باسيليوس شكر الله الحلبي مفريان ملبار . فقد ذكر في نبذته التي كتبها بين سنة ١٧٥١ و سنة ١٧٥٦ أن بيعة مولنطوري تحتفل بتذكار الأسقف هدايـــة في الثالث من شهر آب . فاحتفل هو أيضاً به هناك ؛ كما ذكر أن بيعة كوطامنكلم تحتفل بتذكار المفريان في العشرين من شهر أيلول . فأرسل المطران غريغوريــوس الباحديدي الذي كان برفقته إلى كوطامنكلم ليعمل تذكار المفريان لأنه مــن ذوي قرباه . وذكر أيضاً انه أقنع بعض القسوس فلبسوا البدلات التي كان قد جاء كمــا المطران عبد الجليل والمفريان يلدا وغيرهما . وأن أهل مولنطــوري بــددوا مـال الأسقف هداية بعداواتم بعضاً لبعض ، كما شهد أن الأبــاء الذيـن سـبقوه ، استأصلوا بعض العوائد الرديئة من الملباريين ، وأرخوا لحى القسوس وسلّموا إليـهم الإيمان وعلّموهم قلياد من أزمنة الأصوام وأوقات الصلاة على قدر ما يحتملون » .

وقال القس فيلبس ايدوديكل: إن مار ايوانيس له أتعاب جزيلة في ملبار مثل مار توما الرسول.

## مجمع جنكنور ومقرراته سنة ١٦٨٦

#### أسباب انعقاده:

أبطل المطران الكسيس دي منيسيس معتقد الكنيسةالسريانية الملبارية وقضي على طقوسها الجميلة وتقاليدها الجليلة واستبدلها بمعتقدات مستهجنة وعدات لاتينية مستحدثة ، وذلك في مجمع اوديمبرور سنة ٩٩٥١ . فلهم ير البطاركة الأنطاكيون بداً من مقاومة تلك المعتقدات والعادات الغريبة بعد أن انفتح طريق الهند أمام نوّابكم الفضلاء . فجاهد مار ايوانيس هداية الله الخديدي ذلك الجهاد المليء بجلائل الأعمال ولا سيّما بعقده هذا المجمع المقدّس .

#### أعضاؤه:

استصوب مار ايوانيس هداية الله عقد مجمع برئاسته في قرية جنكنيور الي تتوسط كنائس جنوبي ترافنكور ، فاستدعى إليها وفود هذه الكنائس ، فحضرت وفود من اربع عشرة كنيسة جنوبية مؤلفون من أكليروس وعلمانيين .

### مقرّراته:

بعد أن ناقش أعضاء المجمع معتقدات الكنيسة وتقاليدها في أجيالهـ الأولى، وتليت تأييداً لذلك قوانين المجامع المسكونية والإقليمية، ولا سيّما كتاب الهدايات لابن العبري مع ميامر لملفاني الكنيسة الكبيرين مار أفرام السرياني و مار يعقوب السروجي، وفصول من كتابي منارة الأقداس والأشعّة وغير ذلك من مصنفات الملافنة السريان، أيّد المجمع بعض القوانين العامة التي يموجبها تسير الكنيسة الجامعة وأعلنها بعدئذ الرئيس للكنائس رسالة حبرية استهلها يمقدّمة تاريخية وجيزة. وقد ختمها بقوله: «انتهت الرسالة التي كتبت في محسمع جنكنور سنة ١٩٩٧ي ختمها بقوله: «انتهت الرسالة التي كتبت في محسمع جنكنور سنة ١٩٩٧ي قدم من بلاد نينوى لأجل السريان». وقد نشرها بنصّها الكامل البطريرك يعقوب الثالث في كتابه (تاريخ الكنيسة السريائية الهندية) من ١٩٧٠.١.

# المطران مار غريغوريوس يوحنا الباخديدي في الهند في الهند ٥٩٥ -١٧٧٣م

س.ق

في أواسط القرن الثامن عشر كتب توما الخامس رسالتين من بيعة العذراء من بليكرا للربان شكر الله قصبحي من حلب والبطريرك جرجس الثالث ملحاً برسالة الراهب شكر الله مفرياناً وايفاده إلى ملبار ، وضمن له من نفسه تأدية كل ما يقتضي لسفره من النفقات مهما بلغت وهذه خلاصة رسالته :

« قدم ملبار باسيليوس يلدا وايوانيس هداية ، فتوقّي الأوّل عاجلاً ، وايوانيس نادى بيننا بخمسة امور هي : انبثاق الروح القدس ، والصوم، والقربان، والكنيسة ، وطبيعة المسيح . وأذن لنا باستعمال بقية العادات كلها . أرجو ايفاد بطريسرك أو مطران أو اسقف . ولنا الأمل الهم إذا جاءوا نستطيع إرجاع السريان الذين تبعوا الفرنج . وقد كتبنا قبلاً كهذا الصدد رسالة مطوّلة إلى بطريرك انطاكية، أن المطران الذي جاء إلى كوجين (ايوانيس يوحنا العرقجيني) ذهبت وأتيت به إليّ ، ولكنه شرع يرسم قسوساً بدون مشورتي ، ولذلك أطلب أن ترسم وا الأب شكر الله مفرياناً وتوفدوه الينا لأننا سمعنا عنه من الشمّاس أنطونيوس ... أن خالي صار مطراناً بوضع يد المطران مار ايوانيس (هداية) وأنا صرت كذلك بواسطة حالي » . مطراناً بوضع يد المطران ما ايوانيس أنطونيوس الذي بلغ حلب في منتصف شهر آذار وبعثت الرسائل مع الشمّاس أنطونيوس إلى البطريرك وبعثت الرسائل مع الشمّاس أنطونيوس إلى البطريرك وألهى اليه أحوال الكنيسة الملبارية وحاجتها الماسة إلى مفريان يكون ملفاناً بارعاً . فلمّا أمعن النظم مليّاً في طلب الملباريين ، ورأى إجماع كلمتهم على اختيار فلمّا أمعن النظم مليّاً في طلب الملباريين ، ورأى إجماع كلمتهم على اختيار فلمّا أمعن النظم مليّاً في طلب الملباريين ، ورأى إجماع كلمتهم على اختيار

الراهب شكرالله الحلبي ، استدعاه ليسند إليه منصب المفريانية الرفيع لملبار . كما كتب إلى توما الخامس يخبره بوصول رسائله وإجابة سؤله . فرسم المفريان في آب ١٧٤٨م . معاونة قورلس كوركيس صنيعة مطران آمد وأعطاه سوسطاطيقونا . ولكى تكون الرسالة الهندية كاملة :

رأى البطريرك أن يوفد إلى ملبار صحبة المفريان بعض مطارنة و كهنة وشمامسة فقلّد ايوانيس يوحنّا الباخديدي مطران دير مار بمنام ، اسم مطران القدس شرفاً ، وأبدل اسمه بغريغوريوس ، وأقامه مرسلاً إلى ملبار حوالي شهر آذار سنة ١٧٤٨م . فتوجّه إلى بغداد يرافقه الربان يوحنا الموصلّي من رهبا دير الزعفران والشسّاس زكريّا. ورسم في هذه السنة أيضاً (١٧٤٨م) يوحنا الكركري مطراناً لملبار وسمّاه سويريوس وأوفده مع الخوري عبد النور أصلان الأمدي إلى بغداد في أثناء مسرض المفريان ، فأقاموا في بغداد ينتظرون قدومه .

وفي ١٥ آب ١٧٤٩م، كتب البطريرك جرجس النالث إلى تومسا الخسامس رسالة خلاصتها: «إننا نذكركم ليل نهار يالصلوات والقرابيين وأمسام رفسات القديسين. كما كتبنا اليكم قبلاً عن مرض ابننا المبارك المفريان شكر الله، واعدين أن نوفده اليكم عندما يشفى. والآن الحمد لله فقد تعسافي وجاء اليسنا من حلب ورسمناه مفريانا وأوفدناه إليكم لبرعى رعيسة المسيح كما يليق بخوف الله، ويسرأس كل المؤمنين والكهنة والشمامسة ورؤساء الكهنة وشعب ملبار. فيحب أن خضعوا له ولا تأتوا أمراً بدون أمره. وليكن بيده ما يجمع من الزدق لنا وللقبر الخلاصي . وهو مسلط على كل شيء وليرسله بمعسرفة أولادنا ايوانيس (يوحنا العرقجيين) وهو يصحح وتثبت كهنتك وشمامستك، ولا تعمل شيئاً إلاً بمشورته رسامتك، وأنت تصحح وتثبت كهنتك وشمامستك، ولا تعمل شيئاً إلاً بمشورته

وبأمره. فهو المسلّط على ما في ملبار والهند، وفي تلك البلاد كلّها ؛ وليرسم بأمره جميع الكهنة والنسمامسة، وليتمسّك بمشورته رؤساء الكهنة والأساقفة ونجب أن تقدّموا له كلّ الإكرام».

غير أن المطران سويريوس الكركري والخوري عبد النور الآمدي عادا من بغداد بعد مدة لمرض انتابهما ...

أمّا المطران غريغوريوس يوحنّا وصحبه فظلّوا في بغداد زهاء أحد عشر شهراً ينتظرون قدوم المفريان متحمّلين كلّ ما اعترضهم من المكـــاره و لم يرجعــوا إلى الوراء.

و نحار الأحد المصادف ٧ كانون الثاني ١٧٥٠م من بعد الظهر غادر المفريان حلب مع حاشيته الاكليروسية وسلكوا البادية المقفرة بين مخاوف وأخطار من قبائل الدليم تملع لها القلوب .

ثم سافروا إلى البصرة فبلغوها يوم الثلاثاء المصادف ٨ أيار ... وفي ٢٤ حزيران أقلعوا من البصرة وأقاموا في ميناء بندر عبّاس سبعة أشهر خوفاً من القرصان ومن الحرب التي حمي وطيسها بين امراء العجم ...

وفي ٢٣ نيسان ١٥٠١م. بلغوا ميناء كوجين بعدما قاسوا كثيراً من مصائب وأهوال وصنوف المخاوف من لصوص البحر وفي الميناء استقبلهم حاكم الشركة الهولندية وقسيسها ، كما وقف الحند بأسلحتهم أمامهم بين صغين وأدوا لهم النحية ولمّا بلغوا دار الكومندور رحّب هم أجمل ترحيب وأطلقت المدافع تكريماً لهم . وبعدما تناولوا طعام الغداء على مائدة الحاكم ، شيّعهم رؤساء الشركة إلى المسترل الجميل الذي أعدّه لترولهم . وهناك زارهم نفر من القسوس والشعب ممن كان قريباً منهم ، وتبرّكوا هم وخصوصاً القس ابراهيم آل كاطومنكاط الذي رافق المفريان

# أعمال غريغوريوس يوحنا الباخديدي

وهنا لا بدّ من كلمة جمعة عن أعماله فنقول:

هو ابن القس اسحق الخديدي ، واسم امّه شمّة ، وينتسب إلى اسرة قدّيسانا المفريان مار باسيليوس يلدا .

ولد حوالي سنة ١٦٩٥ ، واختلى وأخاه صليبا في بيعةالعذراء مريم ، ثمّ بيعـة يوحنّا البوسني في باخديدا (قرقوش) يطالعان الكتب الروحية . ثمّ انتقلا إلى ديـر مار بمنام الشهيد حيث ألبسهما أسكيم الرهبنة المطران مار أيونيس يوحنّا كـاراس الخديدي حوالي سنة ١٧٢٣ ، ثم رسمهما قسيسين .

وفي سنة ١٧٤٠م حجًا إلى القالس ، ثمَّ أقاما في دير الزعفران .

وفي سنة ١٧٤٧م رسم البطريرك جرجس الثالث يوحنّا مطراناً على أبرشية دير مار بهنام خلفاً للمطران كاراس ، فجرى خصام بينه وبين رعيّته أهل قره قوش حتّى أقاله البطريرك .

وفي سنة ١٧٤٩م أرسله إلى ملبار صحبة المفريان شكر الله الحلبي فكان له خير مساعد في أتعابه وجهاده في سبيل إعلاء شأن الكنيسة الملبارية . و بعد و فاة المفريان سنة ١٧٦٤م خلفه في رئاسة الأبرشية الملبارية فقام بأعباء و ظيفته خير قيام .

وفي ٢١ كانون الثاني ٢٠٨٠ ي / ١٧٦٩م كُتِبَ عنه وعن مار ايوانيس الربان ابراهيم آل كاطومنكاط إلى البطريرك الأنطاكي فقال:

« إن كنتم تسألون عن أبينا المطران يوحنّا والأسقف يوحنّا، فقد ملاّ وشاخا وهما يريدان الرجوع إلى وطنهما . في هذا الشهر جاء ابراهيم أخو الأسقف ويريد أخذه ، كما أن المطران يريد أن يأتي أحد لكي يرجع » .

ومن هنا يتبيّن أن الشيخوخة كانت قد أثقلت المطران غريغوريــوس يوحنّا الباخديدي والأسقف ايوانيس وقد ملا من سياسة الكنيسة الملباريــة ، ذلـك أن المصالحة لم تكن قد تمّت على أيديهما . وفي القابل احتفلا كلاهما بتقليد الأسـقفية الشرعية له « توما السادس الملباري » فرفرفت آنئذٍ رايـات السلام على الكنيسـة الملبارية ، فلم يعودا يفكّران في العودة إلى بلادهما .

وفي سنة ١٧٧٢م ضعف نور عيني غريغوريوس الباخديدي جدّاً حتّى كياد يفقد البصر . وفي أحد الأيام وهو يقيم في بيعة قاينكلم ، ومار أيونيس في بيعية فوتيكو ، وديونيسيوس في بيعة اومللور ، إذا بالربان ابراهيم المذكور آنفاً يمثل بين يديه ، ويريد أن يسافر به إلى مولنطورتي لمعالجته ، فرضي مار غريغوريوس يوحنّا بذلك .

فذهب به أوّلاً إلى مطابعيري ، إلى دار المفريان شكر الله حيث قام بخدمته أحسن قيام معتنياً بمعالجته ، إذ كانت له معرفة في صناعة الطبّ ، وقد كتب فيها نبذاً لم تزل موجودة عند عائلة كاطومنكاط.

وفي هذه الأثناء حدث شقاق في الكنيسة الملبارية بواسطة الربان ابراهيم المذكور

المذكور نسب إلى المطران مار غريغوريوس يوحنّا الباخديدي ، ثمّ اشـــتدّ مرضه فأخذه الربان ابراهيم إلى مولنطورتي للمعالجة . وهناك وافاه الأحل يــوم السابع والعشرين من حزيران عام ١٧٧٣م . ودفن في مذبح بيعتها ، في الجهة الشــسالية . وما زالت كنيسة مولنطورتي تحتفل بتذكاره السنوي .

وقد رسم عدداً وافراً من القسوس والرهبان والشمامسة . وكان بارعاً في اللغة السريانية . له مقالة جميلة مطولة دعاها « رؤيا » تكلّم فيها عن الأديان والعقاب والثواب الذي يستحقّه أتباعها ، نقلت إلى المليالم وطبعت .

وله أيضاً خمسة أبيات بالوزن السروجي في التوبة نظّمها سنة ١٧١٩ مكتوبـــة في آخر كتاب « الأشعّة » لأبن العبري المخطوط المحفوظ في خزانة دير مار متّى .

# المراجع

- أغناطيوس يعقوب الثالث ، تاريخ الكنيسة السريانية الهندية ،
   ص ١٦٤ ١٦٦، ١٦٦ ١٧٢
- ٢ . أغناطيوس يعقوب الثالث ، العصارة النقية في تاريخ الكنيسة السريائية الهندية
  - ٣. الجعلّة لبطريركية ، القدس ( السنة ) السابعة .

# كلمة أخيرة

بحمده تعالى ، استطعنا أن نجمع شتات الأخبار على شحّتها وندرجها هنا في ملاحق عديدة ، أضفناها على ما وضعه الدكتور بابو بول (بارعيتو باريرو) من سيرة موجزة عن هذا المجاهد الكبير الذي على من الشدائد والصعوبات ، وكابد مسن السحن والملاحقات ، حتى استحق إكليل المحد بعد أن أظهر الله على يديه وبشفاعته الآيات والمعجزات ، فهو رجل الله بكل حق وحقيقة ، كرس حياته في سبيل خدمة سيّده السيّد المسيح وأمّه الكنيسة السريانية ، فجاهد الجهاد الحسن . فهذه آثار يديه في دير مار بمنام الشهيد الذي نشأ فيه وترعرع ، وفي دير مار متّى حيث برز ونبغ ، وهناك في الهند حيث قضى نجه في سبيل إعلاء شأن الإيمان القويم ، فاستحق المكافأة « نعماً يا عبداً أميناً وصالحاً ، ادخل إلى فرح سيّدك » .

أجل ، ليكن القدّيس المفريان يلدا مثالاً لنا يثير في نفوسنا حبّ الرّب ، ويهيّج في قلوبنا العمل الصالح ، ويحفزنا نحو الارتقاء إلى الأعلى في سلّم القداسة .

إنني أرى في إعلان الكنيسة السريانية الارثوذكسية المفريان مار باسيليوس يلدا الباخديدي قدّيساً ، علامة من السماء تدعم شعبنا وتثبّته ، وتتويّجاً للنهج السرياني في الحياة والتاريخ ، وعربوناً لنهضة السريان من محنتهم .

الصحافة ووسائل الإعلام كما يبدو لم تع ما هو جوهر القضيّة السريانية ، ولا عجب ، فإن معظم السريان أنفسهم لم يعوا حتّى الآن الوعي الكافي ، فأصبح لزاماً على الكنيسة ، أن تعي ، بمسؤولية ما يحدث للسريان ، وأن تعلّم شعوب العالم مع كنائسهم حقيقة الأمر وحقّهم في الحياة .

قد يبدو من أوجه عديدة أن المفريان يلدا لا يقدّم لنا اليوم أي معنى ذي قيمــة في الكنيسة الجامعة ، إنّه ينتمي إلى الكنــيسة السريانية الأرثوذكسية ، وهي أغــني

الكنائس في الفكر والمعرفة فقد قدّمت من خلال مفكّريها وفلاسفتها الكئير في العلوم اللاّهوتية والفلسفية والليثورجية والتبشيرية والإنسانية والثقافية .

إن باخديدا السريانية خلال عشرين قرناً لم تحبل فتلد قديساً واحداً في تقويم الكنيسة السريانية إلا لما كان «ملء الزمان» فبرز المفريان يلدا ، عضواً في كنيسة فلاّحين ، واحداً من رهبنة معظمها من الفلاّحين ، ولم يحرّر كتاباً واحداً ولم ينتج فكره فكرة واحدة فذّة مدوّنة ، وإذ به يمثّل حضارة السكوت نموذجاً لكنيسة الصحراء أكثر من أي كنيسة أخرى . ولعله يمثل كنيسة بلاد النهرين التي تشبه كنيسة فردوس عدن .

ولقد أمضى معظم حياته الرهبانية والمسؤولية ناسكاً وحيداً ، مصلياً بيديه ، ليلاً ولهاراً ، فلم يكن لديه إذن ما يقوله لنا ، على ما يظهر ، نحن أبنهاء القرن الحادي والعشرين ، نحن المتلاعبين بالفكر والألفاظ ، محرّكي العشرين وبداية القرن الحادي والعشرين ، نحن المتلاعبين بالفكر والألفاظ ، محرّكي الكلام كالدمى . كلام . كلام . كلام . كلام كما يصرّح هملت ، وبدوري أقول «أفكلو . أفكار . أفكار » نحن الغاطسين في الروحانية النفسية العلائقية الشخصية الهيم . قعاول أن تبرز رويداً رويداً في أوساط الكنيسة اليوم .

قد يمثّل المفريان يلدا في نظر بعضنا نمطاً من الإنسانية الغابرة ، إنسانية ظهرت في زمان ومكان ثمّ تلاشت إلى الأبد ، نمطاً يختلف كلّ الاختلاف عمّا نريد أن نكونه اليوم وأن نصيّره غداً ، ليس في المشرق فحسب بل في الغرب أيضاً ، كما في الشمال وفي الجنوب .

إن المفريان يلدا لغريب حقّاً حتّى عنّا نعن شعبه الذي يريد بكلّ قواه أن ينمـو ويزدهر ويحيا .

رغم ذلك كلّه ، إنّ الله اختار «الغريب» والكنيسة تقدم المفريان يلدا لتأمّلاتنا إن لم تدعنا ، الإقتداء به ، وطرق الله سرّية جدّاً وعلى كلِّ فهي حكيمة للغاية .

وزعمي أن المفريان يلدا ولأنه يختلف عنّا هذا الاختلاف الشاسع بإمكانه أن يلقّننا الدروس الكثيرة التي نحن بألحّ الحاجة إليها ، وأن يرشدنا في الوقت الذي نحتاج فيه إلى قسطٍ وافر من الإرشاد ، إذ قلّما نحد مرشدين صالحين أصلين فعّالين ، إنه يكمّلنا ، فيفدي الكثير من العالم المعاصر وعالم الغد غرباً وشرقاً ، شمالاً وجنوباً . ولأن المفريان يلدا القدّيس يختلف عنّا ، ولأنه «آخر» إذا به يأتي في ساعته

ولاك المفريال يلذا الفديس يحتلف عنا ، ولا له «الخر» إذا به ياني في ســــاعته ليساعدنا على الخلاص ممّا طوّقنا به العالم المعاصر .

أجل إننا نعيش في عصر الاختلاف و « الأخروية » عصر التعدّدية . كسان « الآخر» المفربان القدّيس يعيش الإنعيل . اتبع خطى يسوع الغريبة ، يسوع المسيح الذي ليس من هذا العالم الآتي من فوق لينقلنا إلى السماء .

فما هي الدروس التي يلقننا الروح من خلال الراهب الناسك يلدا و نحن ما زلنا في أوّل تحرّينا . إنه يعلّمنا : إن الله حيّ محيي في صميم العصر الذي يدعي حتّى في لاهوت ما ، إن الله يدبّر الأكوان .

إن يسوع الناصري لايزال هو هو الطريق والحق والحياة وهو وحده الشافي الأعظم.

إن وساطة القدّيسين والتعبّد لهم لا يزالون فعّالين ومجديين ومدهشين يفرحون قلب الإنسان في عصر ملأته الكآبة ، وأذبله اليأس حتّى الموت .

إن الله لا يزال يحبّ المتواضع ، ويغضب على المتكبّر . لا يزال يفضل الوضيع ويهمل الشهير ، لا يزال يرفع الذليل ويضع العزيز ، يصرف الأغنياء ، ويشبع الجياع من الخيرات ، يختار الغريب ، ويترك المستتب .

نعم ، نعم ، نعم ، القدّيس يلدا يشهد عمّن هو الحقّ المطلق يسوع المسيح . على أنّ كل شيء نفاية بالنسبة إليه شخصياً حيّاً ، الآن وفي كلّ لحظة ، وان حياة تأمّل صرفة بيسوع المسيح لا تزال ممكنة ومؤلمّة ، أي بوسعها أن تجعل منّا أبناء الله

وإبني ارى بوضوح أن الأزمنة الكبرى النازلة بالكنيسة اليوم وغدا كما بالامس ، وببعض فلاسفتها ولاهوتيها ومفكّريها وكُتّاكما وواعظيها ، انّما هي التشكّك بالوهة يسوع المسيح وبالتالي نكران كلّ شيء .

فالقدّيس يلدا شاهد أمين كيانا حياً دون كلام أو كتابة لم اقع بسه بالسيح وفعله في الإنسان فيه وحده ، وبه فقط نصير أبناء الله .

فرغم انعطاطنا نعن المسيحيين في السرف وعدم استحقاقاتها ، رعم تدل السيات فأمّنا الكنيسة ، على اهتراء هياكلها ومؤسسيها لا سيّما في الشرق لا تزال مقدّسة، مقدّسة بجوهرها السرّي .

عسى يلدا الباخديدي قدّيسنا الجديد من باخديدا يصبح رائداً لهذا « الإنسان الجديد في عالم جديد في الشرق الجديد » .

فيا أيها القديس مار باسيليوس يلدا الخديدي صل لأجلنا تشفع فينا تضرع لنا تضرع لنا لدى الثالوث الأقدس لدى الثالوث الأقدس الآب و الإبن و الروح القدس آمين

دیر یسوع الملك ۲۰۰۰ / ۲۰



## قانمة المراجع

نذكر هنا أهم المراجع التي استعنا كما في كتابة الحواشي والملاحـــق وتحقيــق الأحــداث والأخبار للرجوع إليها والاستفادة منها لكن من يرغب في البحث والاستقصاء .

- ١- سويريوس يعقوب توما ، تاريح الكسسة السريانية الهندية . ببروت ١٩٥١
- ٢- أغناطيوس يعقوب الثالث ، دفقات الطيب في تاريخ دير القاديس مار متى العجيب ، زحلة ١٩٦١
- ٣- أغناطيوس يعقوب الثالث ، العصارة النسقية ، تاريخ الكنيسة السريانية الهندية العطشانة ١٩٧٣
  - ٤- المطران اسحق ساكا ، كنيستي السريانية ، دمشق ١٩٨٨
- ٥- المطران اسحق ساكا ، السريان ايمان وحضارة ، ٥ أجزاء دمشق ١٩٨٢-١٩٨٧
  - ٦- الخورأسقف اسحق أرملة ، الزهرة الزكيّة ، بيروت ١٩٠٩
  - ٧- الخورأسقف اسحق أرملة ، انباء الزمان في حثالقة المشرق ومفارنة السريان ، بيروت ١٩١٠
- ٨- الخورأسقف أفرام عبدال «اللؤلؤ النضياد في تاريخ مار بمنام الشهيد» الموصل ١٩٥١
  - 9- الأب سهيل قاشا ، كنائس باخاديادا ، بغاداد ١٩٨٢
  - ١٠- الأب سهيل قاشا، تكريت حاضرة الكنيسة السريانية، بيروت ١٩٩٤
- ١١- الأب سهيل قاشا ، سيرة الشهياءة شموين ونباءة عن كنيستها في قره قوش بغاءاد ١٩٨٠
- ١٩٨٠ الأب سهيل قاشا ، تاريخ أبرشيّة الموصل للسريان الكاثوليك بغداد ١٩٨٥
- ١٩٨٤ المطران صليبا شمعون ، تاريخ أبرشيّة الموصل
  - ١٤- أعداد مختلفة من الجحلّة البطرير كية التي تصدر في دمشق





كنسية مار توما - كوطمنكلم - كيالا الحد، حيث ضريح مار السيليوس يلدو



The recorded history of Kothamangalam in recent times begins from the 14th century One Kunan Kuriathu Kattachira was brought by the local chief in 1338 to organize Kothamangalam as a commercial center for trade with Tamilnadu. Extensive lands were granted to him. In a hillock within the grant Kurian Kuriathu and his friends Kuriathu Puravathu Nellimattathil, Chummaru Kuruvilla Nedumchalil, and Unnooppu Cheriathu Pothanikkatt established a church. This is the mother church of all churches of Kothamangalam — the Marth Mariam Valia Pally. By the middle of the 15th century some disputes surfaced in the parish. A cross was established in the name of St. Thomas by the local chief and some members of the parish. In 1504 the ruling Archdeacon came to settle the dispute. Accordingly a new parish was carved out, the parish of St Thomas.

This parish is under the Throne of Antioch. It is governed in temporal matters by its own constitution but its spiritual matters are guided by the Metropolitan of Angamali Diocese who owes allegiance to the Throne of Antioch through the Catholicose of the East under the Patriarch of Antioch and All the East.

May the intercession of the saint from Kooded be our forte.

Dehradun a man with extra-sensory perception a few years ago. He was a Hindu from the Himalayan foothills that had not traveled south of Delhi. While in a trance he told me that there was a tomb, about'8-10 miles east of where I was born, and that the saint entombed there was protecting me like a guardian angel. The obvious reference was to Mar Yeldo because there is no other 'saint's tomb' 8-10 miles east of where I was born.

Mar Ivanios, who was consecrated by Mar Yeldo in 1685, carried on apostolic work for eight years. He died in 1693 and is buried at Mulanthuruthy.

A word about the Cheria Pally may not be out of place here.

The St Thomas Church at Kothamangalam, popularly known as Mar Thoman Cheria Pally, where the Saint is buried is one of the most prominent parishes in India. It has a membership of about six hundred families. It runs a High School and a major hospital, both named after the saint and is also the main support behind the Mar Athanasius College Association which runs the only Christian engineering college in India besides one of the largest Arts and Science colleges in the State and a famous residential High School, all named after the late Mar Athanasius Paulose of blessed memory, Defender of Faith, who passed away in 1953; he was Metropolitan of Angamali and Malankara Metropolitan.

saint and dedication of altars in his name be authorised. Mar Elias III was planning his apostolic visit to India at that time The Patriarch therefore felt that it would be in the fitness of things if the declaration was made at Kothamangalam. On arrival at Karachi, then in India and now in Pakistan, and later during the stay in New Delhi Mar Elias III told Mar Julius Elias, Corepiscopo Skaria Nedumthallil and Malpono Ittyerah Maracheril (later Malankara Malpan) about his intention to make the announcement Mar Elias III also said that Baselios Yeldo belonged to the area from where Marth Smooni came and that there was a record in the Patriarchate about the Saint's journey to India in the seventeenth century. During his short stay at Kothamangalam Mar Elias III reiterated intention and promised to return to Kothamangalam to make the declaration. Unfortunately Elias III never returned to Kothamangalam. He passed away at Manjanikkara. Many years later, in September/October 1947 to be more precise, Mar Athanasius Paulose, Malankara Metropolitan, made the formal declaration. Mar Gregorios Geevargis, then his suffrage, was also present Mar Athanasius asked the people of Malankara to venerate Mar Yeldo as they venerated St Thomas, the apostle of India.

Every year thousands of people gather there for prayer and thanksgiving. Miracles are wrought by the intercession of Mar Baselios Yeldo. There are many Yeldos in north Travancore area. They are all mostly long-awaited sons of the respective families. I had an interesting experience, I happened to meet in

Malankara Metropolitan authorizes dedication of Churches and altars to the saint St Gregorios of Parumala, St Ignatius Elias of Manjanikkara and St Baselios Yeldo of Kothamangalam are such saints in whose names churches are allowed to be consecrated.

A petition was sent to the Throne of Antioch by the bishops in India including the then Malankara Metropolitan and the Apostolic Delegate praying that apostolic permission may be granted for dedicating altars in the name of Mar Baselios Yeldo. The then Patriarch, Moran Mar Ignatius Elias III, convened a meeting of the Holy Episcopal Synod (the local synod in West Asia) to seek their advice. Mar Severios Aprem who later became the Patriarch of Antioch and All the East succeeding Elias III was appointed as a Commission of Enquiry. His terms of reference were the following:

- (I) The life of Mar Baselios Yeldo and miracles if any during his life time.
- (II) Miracles after his death.
- (III) The number of people who celebrate his Dukrono.

Mar Aprem made investigations in Kooded and St Mathews as well as in Malankara and submitted his report to the synod. The synod recommended to the Patriarch that Mar Baselios Yeldo may be deemed a

On September 13, the church used to celebrate its foundation day. On the 12th evening the Vicar sought the Saint's permission to hoist the flag. The Saint replied that the festival of the Holy Cross-should be celebrated on the 14th and not on the 13th. When it was explained to the Saint that what they were celebrating was not the festival of the Holy Cross but the anniversary of the founding of the parish, the Saint permitted them to go ahead but reminded them about the importance of the festival of the Holy Cross. On September 14the. Saint celebrated Holy Qurbono and consecrated Habialla Rabban as a Bishop with the name Mar Ivanios. Three days later he was taken ill. He received the last sacraments on September 17 and passed away at the age of 92 on Saturday, September 19 in the afternoon as he was sinking the congregation assembled inside the church and were offering prayers. The Saint told them that he was about to die and when his spirit leaves his body there would be a sign on the Cross-situated on the western side of the church. The Cross-miraculously lit up at the time of the Saint's death. Next morning he was entombed in the Madbaha of the church. Since then the annual festival in the Kothamangalam Cheriya pally is celebrated for 10 days in September - October (month of Kanni according to Kollam Era).

The Syrian Orthodox Church does not have an elaborate procedure for canonizing saints. By and large the practice is that by popular belief and approval some departed soul sets the status of a saint and later the Holy Synod, the Patriarch or the

Saint asked for some water with a view to bless it the man thought that he was asking for water to quench his thirst and he tried to climb a coconut tree nearby. The tree began to bend! The man took two tender coconuts from the tree and gave them to the Saint The Saint blessed one of the tender coconuts and asked the man to rush home and make his sister drink the juice. While the Saint waited at the same spot, after about one hour the man returned with the good news that his sister had given birth to a boy. Greater surprise was in store for him, since the cattle had not moved out of the circle. The man gladly accompanied the Saint to the church. While they got into the river to cross it some children who were swimming in the river tried to throw pebbles at the Saint Somehow instead of throwing pebbles they ended up following the Saint and his companion. When the Saint reached the church the church bells began to toll. People living in the neighborhood rushed to the church to find out what the commotion was about The Saint entered the church and sat on the steps of the Madbaha. There was a young deacon who was fluent in Syriac. When he released that a monk had stayed behind at Kozhipally, he and some members of the congregation set out for that place. They took a kerchief from the Saint for identification. When the monk saw the approaching crowd he was afraid. He thought that they had killed the Saint and were now about to get at him. He therefore refused to come down from the tree The deacon however offered him the sign of peace and spoke in Syriac. The monk then came down from the tree and went with the people to the Church.

which might wash away men and their belongings. Some people who believed him moved higher up the hill but others dismissed the idea lightly and stayed on in the inns. Around mid-night there was heavy rain and sudden rise in the level of water in the river. Those who had discarded the advice of the Saint were washed away. In the morning next day the Saint improvised an altar and offered Holy Quorbono. After Holy Quorhono they resumed their journey and reached Kozhipally near Kotharnangalam by afternoon. The Saint and Habialla Rabban parted ways with the fellow travelers and took rest at Kozhipally. When he came to know that they had reached populated areas the Saint decided that it was unwise for both to travel together any further. He therefore asked the monk to climb a tree and hide himself while the Saint proceeded on foot for reconnaissance. When he reached the banks of Kothamangalam river he saw a Hindu gentleman who was tending cattle there. Through symbols they communicated and the man told the Saint that there was a Church nearby. The Saint asked him to accompany him to the church. The man expressed his inability to do so since he could not abandon the cattle. The Saint took his walking stick' and drew a big circle on the ground. Then he asked the man to take all the cattle into that circle. He waited for some more time to see how the cattle behaved and he found that they were not leaving the boundary of the circle. He released that Mar Baselios Yeldo was a man of God. The man's sister was at that time in labor pains. He told the Saint about the difficult situation. When the

Jowkath, Mathew and Hidayathallah son of Shemmo from the village Bakdeda (now known as Karakosh) who was then consecrated an Episcopa by Yalda Bava with the name Ivannios; to be a help to him in the administration of the Church in India. The group headed by Yalda Bava reached India at the port of Thalassery (Telichery). But, from a letter, dated September 25, 1720 of Metropolitan ar Thoma IV to H.H. the Patriarch of Antioch; we can understand that from the group of five persons who left Iraq only the Catholicose Yaldha Bava, Episcopa Ivannios and Rabban Mathew reached India."

The Saint and party reached Surat in Gujarat by the middle of 1685. Obviously the Saint and others with him were under the impression that the Portuguese were still wielding power on the west coast. Therefore in order to avoid them the party took the land route. Kothamangalam was during those days. As indeed it today is. The gateway to the high ranges. It was a commercial center and caravans used to go between Kothamangalam and Tamil Nadu regularly. It was with such a caravan that the party traveled in the last lap of their journey. According to legend they were accosted in the forest by a tiger. The Saint took his cross from the baggage and holding it high asked the tiger to get lost. The tiger retraced his steps and ran away into the forest. That evening they reached Pallivasal near Munnar. There were inns for travelers at Pallivasal. The Saint told his fellow travelers that it would be dangerous to stay in those inns in the night since he expected heavy rains and consequent floods that night

from Mar Thoma II to Patriarch Abdalmesih I in 1682 as well as an Indian Delegation waiting on the Patriarch in Kurkma Dayara which was then the Patriarchal headquarters. Apparently there is some difference of opinion on this. According to the late Patriarch Mar Ignatius Aprem I the request went straight to the Catholicos of the East and the year was 1685. On hearing about the situation of the Church in India he left his Throne after consecrating Mar Dioscoros of Mosul who belonged to the Kurd Island as Catholicos Baselios Geevarghese II. Mar Aprem I has further held that the Catholicos Mar Geevarghese II had received the Episcopal ordination also from Mar Baselios Yeldo, in 1678. Before leaving the Catholicate Throne on his missionary journey he informed the Patriarch and all other Metropolitans in the region. All of them were happy to hear about the courage of St Baselios Yeldo and admired his willingness to leave me Throne and undertake a hazardn'ts journey. He was accompanied on this journey by two Monks, Habialla. Son of Sammu of Kooded from Mar Bahnam Monastery and Samma of Mosul from St. Mathew's Monastery beside Sammo, brother of the Catholicos.

In the version given by Mar Yacoub III the names are also different in his book 'History of the Syrian Church in India' he says: "In the year 1685 he left his native land Iraq by its port Basra accompanied by his brother Jum'a and three monks from the Monasteries of Mar Mathai and Mar Behnam in Iraq by names

#### CHAPTER III

## THE SAINT FROM KOODED

ST. BASELIOS YELDO was born in a small village called Kooded, later known as Karakosh. This village was located near Mosul in Iraq. The family to which the Saint belonged was known as Hbai. There was a view believed in India for a long time, that the Saint belonged to Turabdin in Turkey. According to the late Mar Julios Elias of Blessed Memory this is incorrect.

At a very young age the Saint joined Mar Bahnam Monastery near his own village. His contribution to the renovation and reconstruction of the monastery in 1660 when one Geevarghese Ramban was the Abbot is a matter of record. In 1662 he was consecrated Catholicos of the East Assisted by Fr. John, son of Fr. Abdul Jan, he renovated St. Mathews Monastery and made it headquarters of the Catholicate. This was during the period 1672-73. In 1684 the then Patriarch Moran Mar Abdalmesih I consecrated Holy Chrism in Kurkma Dayara. The Catholicos was also present on the occasion. According to the late Patriarch Moran Mar Ignatius Yacoub III it was on this occasion that the unpleasant situation of the Church in India came to tl2e notice of the Catholicos Those who hold this view say that that discussion was a consequence of a letter

was revived by the Synod of Kottayam in 1964 under Yacoub III. Mar Geevargis II who was a. Challenger in India was of course restored to grace in 1958 by the Patriarch. Mar Geevargis Was a very saintly person. He is the only one among the Challenger Catholicoses of India to have died in happy communion with the Throne of Antioch. However as already explained above he can not be counted in the line of the Maphrians of Tigris.)

| <ul> <li>50. Mar Baselios Azeez</li> <li>51. Mar Baselios Noha</li> <li>52. Mar Baselios Abraham</li> <li>53. Mar Baselios Blias</li> <li>54. Mar Baselios Habeeb</li> <li>55. Mar Baselios Elias</li> <li>56. Mar Baselios Philathose</li> <li>57. Mar Baselios Yeldo</li> </ul> | 1471-1487<br>1490-1494<br>1496-1508<br>-1523<br>-1528<br>-1533<br>1576-1579<br>1678-1685 Died at<br>Kothamangalam |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>58. Mar Baselios Habeeb</li> <li>59. Mar Baselios Geevargis</li> <li>60. Mar Baselios Isahac</li> <li>61. Mar Baselios Lazar III</li> <li>62. Mar Baselios Mathews</li> <li>63. Mar Gregorios Lazar IV</li> <li>64. Mar Baselios Sakralla</li> </ul>                     | India<br>1658-1674.<br>1684-<br>1687-1724<br>1713-<br>1714-1727<br>1730-1742<br>1749-1764 Died at<br>Kandanadu    |
| 65. Mar Baselios Geevargis                                                                                                                                                                                                                                                        | 1760-1763 Later                                                                                                   |
| 66. Mar Baselios Bishara 67. Mar Baselios Yavanan 68. Mar Baselios Abd Al Azeez 69. Mar Baselios Mathew 70. Mar Baselios Elias II 71. Mar Baselios Bahanan 72. Mar Baselios Augen I                                                                                               | Patriarch -1811 -1811 -1811 -1820 1825-1827 1852-1859 1964-1975 Abdicated before                                  |
| 73. Mar Baselios Paulose II                                                                                                                                                                                                                                                       | excommunication 1975-                                                                                             |
| 1 J. Mai Dascilos I adiose II                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                   |

Note: (The Maphrianate, which was abolished by' the Synod of Dayara Zafran in 1860 under Yacoub II

| 26. Mar   | Kuriakose             | 962 - 979                   |                                    |
|-----------|-----------------------|-----------------------------|------------------------------------|
| 27. Mar   | Yuhanon III           |                             |                                    |
|           | Damashen              | 980 - 988                   |                                    |
| 28. Mar   | Ignatius              | 991 - 1016                  | 3                                  |
| 29. Mar   | Athanasius II         | 1027 - 104                  | 1                                  |
| 30. Mar   | Baselios IV           | 1046 - 106                  | 9                                  |
| 31. Mar   | Yuhanon Sleeba I      | 1075 - 1106                 | 5                                  |
| 32. Mar   | Dionysius Moosa       | 1112 - 1142                 | 2                                  |
|           | Ignatius Lazar        | 1142 - 1164                 | 4                                  |
|           | Yuhanon Saroog        | 1164 - 118                  | 8                                  |
|           | Dionysius             | 1189-1203                   | Ordained by the Synod in the East  |
| 36. Mar   | Gregorios Yacoub      |                             | Ordained by Patriarch Michael Rabo |
| 37 Mar    | Ignatius David        | 1215-1222                   |                                    |
| C1. WICH  | igrication bavia      | I have I C I have been been | Patriarch                          |
|           |                       |                             |                                    |
| 38. Mar   | Dionysius Sleeba      | 1222-1231                   |                                    |
|           | Yuhanon Ahron         | 1232-1253                   |                                    |
|           | Ignatius Sleeha       | 1253-1258                   |                                    |
|           | Gregorios Bar Ebraya  | 1264-1286                   |                                    |
|           | Gregorios Bar Souma   | 1289-1308                   |                                    |
|           | Gregorios Mathew      | 1317-1345                   |                                    |
|           | Athanasius Abraham    | 1364-1379                   |                                    |
|           | Gregorios             |                             | Chalenger                          |
|           | BaseliosBahnan        | 1404-1412                   |                                    |
|           | Diascoros Bahnan      | 1415-1417                   |                                    |
|           | Baselios Bar Souma    | 1422-1455                   |                                    |
|           | Cyril Ouseph Barneesa |                             |                                    |
| To. IVIal | Cym Ouseph Danieesa   | -1430                       |                                    |

Thomas. If on the other hand he is on the throne of St Thomas he cannot be successor to the Maphrian of Tigris.

That is only by way of a side-comment Let me now close this chapter with a list of the Maphrians till date.

| 1. Mar Ahodemeh        | 559 - 577            |
|------------------------|----------------------|
| 2. Mar Khameeso        | 578 - 609            |
| 3. Mar Samuel          | 614 - 624            |
| 4. Mar Marrotha        | 629 - 649            |
| 5. Mar Danaha          | 649 - 659            |
| 6. Bar Easo            | 669 - 683            |
| 7. Mar Abraham         | 685 - 687            |
| 8. Mar David           | 687 -                |
| 9. Mar Yohannan        | 687 - 688            |
| 10. Mar Danaha II      | 688 - 728            |
| 11. Mar Paulose        | 728 - 757            |
| 12. Mar Yohannan II    | 758 - 785            |
| 13. Mar Joseph         | 785 - 786            |
| 14. Mar Sarbiel        | 794 - 810            |
| 15. Mar Simayon        | 811 - ?              |
| 16. Mar Baselios       | ? - 830              |
| 17. Mar Daniel         | 829 - 834            |
| 18. Mar Thomas         | 834 - 847            |
| 19. Mar Baselios       | 848 - 868            |
| 20. Mar Malkeesadek    | 857 - 869 Challenger |
| 21- Mar Severios       | 872 - 883            |
| 22- Mar Athanasius     | 887 - 903            |
| 23. Mar Thomas Stylite | 910 - 911            |
| 24. Mar Danaha III     | 912 - 932            |
| 25. Mar Baselios III   | 936 - 960            |
|                        |                      |

The Maphrianate of Tigris was abolished by the Synod of Dayara Safran in 1860 which was presided over by Patriarch Yacoub II Interestingly enough it was Yacoub III who revived it. First by recognizing Mar Baselios Geevargis II of the Kottayam Catholicate and later by consecrating Mar Baselios Augen I The Kottayam Catholicate established in 1912 was not the continuation of the Maphrianate of Tigris. In the first place what was abolished by a Synod could not have been revived by a Patriarch on his own and Abdulmasih was not even the reigning Patriarch. Moreover if the Kottayam Catholicate established in 1912 was continuation the Tigris Maphrianate Baselios Geevarghis II ought to have been called Geevarghis IV, since Geevarghis II of Tigris Maphrianate died in the 18th Century! The Tigris Maphrianate was in reality revived by the Synod presided over by Yacoub III at Kottayam in 1964. Augen I was the first Maphrian, of course with the title of Catholicose, after Baselios Behanan passed away in 1859. The present Catholicose of Kottayam calls himself Mathews I; again he ought to be Mathews II if the Maphrians of Tigris are also counted. It is pertinent to note here that the Catholicose under the Throne of Antioch has greater claim for true succession to the Tigris Maphrianate as evidenced by his name Paulose II, Paulose I having been Maphrian in Tigris in the eighth century. The claim of the Kottayam Catholicose to the throne of St Thomas also raises some questions. There was no throne of St. Thomas in Tigris. If he is successor to the Maphrian of Tigris the Catholicose of Kottayam cannot be on the throne of St

13th century and Ignatius Geevargis in the 18th century.

By far the most famous Maphrian is Bar Ebraya. His original name was Abdul Faraz al Ben Aron. On being elected Maphrian he chose the name Gregorios Yuhanon. He lived in St. Mathew's, but is believed to have visited Tigris at least once. He was Maphrian from 1264 to 1286. He wrote voluminous books on the history of the Patriarchate and the Maphrianate.

The Roman Catholics tried to consecrate a Maphrian towards the end of the 17th century. They appointed Baselios Isahac as Maphrian, but the people rejected him and he fled to Rome and lived there for nearly three decades until his death.

Gregorios Lazar IV became Maphrian in 1730. Prior to becoming Maphrian he was Abbot of St. Mathew's. His jurisdiction was limited as Mosul, Bartelli, Basika, Semmel and Saho by the Patriarch. Another Maphrian of the 18th century was Baselios Geevargis who was formerly Patriarchal Delegate in Persia. He became Patriarch of Antioch in 1763.

The first Maphrian to call himself Catholicose was Bar Ebraya. The Chaldean Patriarch of Selucia protested against this. To no avail of course, like the protest of many in the Syrian Orthodox and Indian Orthodox Churches when one of the Roman Catholic Bishops in India took the name Baselios.

the Abbot will be seated to the right of the Maphrian; any disciplinary action against the Metropolitans will be initiated only with the concurrence of the Abbot; when the office of the Maphrian is vacant the Abbot will be in charge; the Maphrian shall not interfere in the Abbot's jurisdiction; without the Abbot's concurrence the Maphrian shall neither ordain bishops nor consecrate Holy Chrism.

It is interesting to note that there was no such clearcut demarcation or guidelines in the relations between the Maphrian and the Patriarch. After Marootha passed away the local synod elected his successor, Danaha, who was consecrated by Patriarch Theodor in 649 KD. The synod of Kafartuta did lay down some principles, but the relations were not always cordial.

During the reign of Mar Yuhanon Sleeba (1075-1106) the Christians were made to flee Tigris However they could come back and restore the Cathedral in Tigris in the days of Maphrian Dionysius (1112-1142). Mar Yuhanon Sleeba who fled to Mosul in 1089 stayed in a church there for the rest of his life. Later Maphrians had their headquarters in Mosul, Baghdad, Karakosh etc. In 1369 St Mathew's as well as the city of Mosul were razed to the ground by the Mongols. However Mosul became headquarters or the Maphrians again in the 16 th century. They were therefore known as Maphrians of Mosul. From about the middle of the 16th century the Maphrians began to take the title Baselios. At least two Maphrians became Patriarchs of Antioch: Ignatius David who lived in the

his approval when a delegation headed by Mar Christopher waited on him. Returning to Persia, they held another synod, which passed 24 canons. This synod also laid down the rules to govern the inter se relations of the Maphrian and the Abbot of St Mathew's.

At this time there were at least 17 Syrian Orthodox dioceses in Persia. These were Beth Arbaye, Tigris, Singar, Mayalta, Beth Noohadra, Arsoon, Gomalmarga, Bethraman, Bethvasik, Kurma, Jesseera, Bahrein, Sharsool, Hana, Ban Taglib, Peros Shapor and St. Mathews Of these those in the southern region were under the Maphrian and the rest under the Abbot of St Mathew's. The abbot also had jurisdiction over Mosul and Nineveh. Marootha organized new dioceses in Sejestan, Asarbaijan and Herat under the Maphrianate.

We do not know the names of all Metropolitans at the time of Marootha. The names known are Ahatalla (Marga), Yesdapsa (Sharsul), Daniel (Bethnuhadra), Geevargis (Singar), Gregorios (Bethraman) and Aha (Peros Shapur). At the consecration of Marootha Christopher, Ahatalla, Yesdapsa and Aha officiated.

According to Voobus the canons passed by the Synod of 629 kid down the ground-rules regarding the inter se relations of the Maphrian and the Abbot of St. Mathews. The important among these were the following: the Abbot's name will be mentioned along with the Maphrian's in St Mathew's, Mosul and Nineveh;

Arbaya, which was not under either empire. Along with Ahodemeh, Garmai was consecrated Metropolitan of Nineveh and Abbot of St Mathew's Monastery. Ahodemeh was referred to by some contemporary writers as Metropolitan of the East.

By 615 A.D. Tigris Nineveh and surrounding areas became centers of Syrian Orthodox Church Similarly the areas around St Mathew's also became strong centers of non-Chalcedon Christians. Mosul region, similarly, rejected Chalcedon around this time. There were at least five centers of higher learning in Persia run by the Syrian Orthodox Church in the seventh century

In 629 A.D. after the decline of the Persian Empire, Marootha was appointed by the Patriarch of Antioch as his deputy with the title Major Metropolitan of Persia. Marootha was born in Surzak near Balad. He had his theological education in various centers of learning in the Roman Empire. Voobus, in The Synodicon. describes Marootha as a very learned man. On return to the Persian Empire Marootha became Abbot of St Mathew's. He was also Rees Dayaroyo in the monastery of Seerin in Selucia.

There was a synod of Persian bishops prior to Marootha's consecration. Patriarch Athanasius I sent a delegate, Metropolitan John, to this synod. Mar Christopher, Abbot of St Mathew's, presided. The synod resolved to request the Patriarch to appoint Marootha as Maphrian in Tigris. The Patriarch gave

By sixth century the Syrian Church which took exception to the doctrines propounded at Chalcedon. Had become sufficiently strong in the Persian empire as to have Bishops of their own. Persia became the asylum of anti-Chalcedonian Christians who were persecuted by the Byzantine emperors. Of course Emperor Justinian tried to win over the non-Chaledonians but to little avail. He however allowed them to migrate to Egypt and northern Mesopotamia. In 540 AD Khusro I, Persian emperor, made military forays into the Roman Empire and took away thousands of people as slaves. Most of them were the so-called monophysites Khurso II continued the attacks and the flow gained in force after 628 AD when Khurso was deposed because Christians who were persecuted in the Roman empire for holding anti-Chalcedon views felt that with a substantial number of fellow-believers being already there Persia would be a safer place for them.

In 559 AD Mar Ahodemeh was appointed Catholicose or Maphrian in Tigris. He was consecrated by Christopher, the Armenian Catholicose, at the Instance of Yacoub Bourdana. Ahodemeh was the Metropolitan of Beth Arbaye prior to his appointment as Maphrian Beth Arbaye was a province in the Persian Empire.

Some Roman Catholic historians hold that Ahodemeh was not metropolitan of the Persian province of Beth Arbaye but had jurisdiction only over the Arabs occupying the no-man's land next to Beth

there, that he appointed his successor before leaving Antioch and that the then Patriarch was the successor of St. Peter.

All these are telltale pieces relating to our Antioch connection in the pre-Portuguese days.

Dr. Paulose Gregorios of the Indian Orthodox Church has also gone on record as follows: "The 11th anniversary of His Holiness enthronement affords me, therefore, the opportunity to publicly pay may humble tribute to the magnanimity and farsightedness of this wise Patriarch who has Achieved what many other great men had tried to achieve in the previous half century and failed. Our church in India should remain grateful to this noble Patriarch and erect some kind of a memorial both to conserve the memory of the great event of reconciliation in our church and to honor the name of this great spiritual leader and supreme Head of our Church. It would he the height of ingratitude and the most deplorable folly on our part if we grieve his heart with any words, which seek to dissociate ourselves with the Patriarchate of Antioch. We in India belong to this Patriarchate even if we have our own catholicos and are autonomous. We have no other Source from which to renew our ancient cut tradition. except the tradition of Antioch, of the great Syrian Church wich once had spread through the length and breadth of Asia, right up to China and Korea.

Now let us trace the history of the Maphrianate in Tigris.

considered to have been in Malankara for one thousand years. This book is said to be in the Cambridge University library now. It is a Bible transcribed during the time of Moran Mar Michael Rabo (12th century). It contained special Gospel portions for reading on the feasts of the Mother of God and the Gospel readings for the Holy Mass on Saturdays in lent There are in the notes contained in the book very respectful references to Mar Severios, the famous Patriarch of Antioch. All these would show that this book was not Nestorian because they do not venerate Mar Severios, nor do they call St Mary Mother of God. Obviously this volume is another evidence of the early links between Antioch and Kerala.

Following Vasco da Gama's there was a second voyage to Calicut in 1501. A Syrian Christian named Joseph joined the Captain of this fleet at Calicut to travel to Lisbon, Rome, Jerusalem, etc. It is recorded that this Joseph told the Captain that his church was under the Patriarch of Antioch. He added, "whoever you the westerners might be we are followers of the true faith because we are from Antioch where the followers of the Christ were first called Christians." This Joseph also had a private audience with the Pope. From the book, "NOVUS ORBIS or the Travels of Joseph the Indian," quoted by Whitehouse and translated by Dr. Kaniyamparambil it is seen that Joseph told the Pope that Apostle Peter ruled the church from Antioch and that he was called to Rome when Simon Magus posed a challenge to the church

century. Archdale King inhis "Eatem Rites of Christendom" refers to a text of the liturgy of St James (West Syrian) found in Malabar (Kerala) in 6th century.

Dr. Neil says that an Indian priest was sent to Alexandria in 695 for ordination. Day in his "Land of Perumals" says that a Jacobite Bishop had come to India in 696 as a result of the deputation which waited on the Patriarch of Alexandria A question may arise here as to why the Indian church turned to Alexandria. Mar Isidoros, a Coptic Bishop who was chronicler of the Alexandria Patnarchate, says. "The Indian Christians were governed by the Patriarchate of Antioch just as the Ethiopians are governed by the Patriarchate of Alexandria. It was therefore their practice to pray to the Patriarch in Syria for Bishops. In conformity with this practice they sent a deputation in this century also (7th century). They could not enter Syria because of some problems Therefore they went to Abo Simon who was the Patriarch of Alexandria." Collins also says, "Nor can there be really much doubt that from the time, when Jacob Albaradi in the 6th century espoused the cause of the Eutichean Jacobites and enabled them to secure the Sees of Antioch and Alexandria, the Syrian Church in Malabar owned the Jacobite Patriarch, who was the most powerful bishop in the East, and were therefore Euticheans. They are also called after Jacob Albaradi, 'Jacobites'.'

Dionysius the Great presented to Claudius Buchanan, one of the early Protestant missionaries

Dr. Mingana in "The Early Spread of Christianity in India" points out that the ecclesiastical language of the Indian Church was Syriac. Mackenzie in his "History of Christianity in Travancore" says, "the influence which the Jacobite Patriarch of Antioch has exercised is considerable." It is admitted that Thomas of Cana was sent by a Catholicose who was an orthodox deputy of the Patriarch of Antioch. Fortesque, again, says, "No Bishop of Edessa ever thought of assuming the tempting title of Patriarch of Mesopotamia. Why not? Because at any rate they themselves were subject to Antioch. Edessa and its provinces, even its outlying mission in Persia, was part of the great Antiochean Patriarchate. It seems true that the faith had been preached in Edessa before its conquest by Spetimus Severus (193-211). As soon as these lands became part of the great Roman Empire their Church entered into closer relations with the great church (Antioch). We hear of one Palut who went up to Antioch to be ordained Bishop. Palut was ordained by Seraphion of Antioch.... From this Palut, the bishops of Edessa traced their lines. And so the Patriarch of Antioch counted these East Syrian Churches as part of his Patnarchate too. From Edessa the faith spread to Bisibis and the Christians of these lands still looked to the great Bishop in Antioch as their chief." There is also evidence that St John Chrysostom who lived in Antioch in the 4th century has testified to the fact that holy scriptures have been in his time translated into the Indian language while others have recorded that there were some Indian students among the disciples of St. Jerome who flourished at Antioch in the 4th

church. He had little to do either with the Syrian Orthodox Church or with the Christians in India. Of course there is a view that he had authority over India, China and Mongolia, but this is not universally accepted. The history of the church in India is anyway shrouded in mystery. Bar Ebraya does not mention the Indian church. Nor does Michael Rabo. Of course absence of mention does not prove either that the church in India was under Rome or that it was just a congregation of the faithful with no connection with Antioch or Tigris. In fact Mar Baselios Yeldo would not have been approached by Indians if there was no connection with Tigris. And there are many pieces of evidence to suggest that the Church in India had indeed an Antioch connection.

That the church in India was under the throne of Antioch at least from the 4<sup>th</sup> century is beyond doubt. Fortesque says when the Fathers of Nicea met on every side were metropolitans ruling over provinces of suffrage bishops and high above all others stood the three great Patriarchs of Rome, Alexandria and Antioch. All Christendom before the Council of Constantinople in 381 was supposed to be subject to one of the three original Patriarchs of Rome, Alexandria and Antioch.

There was at least one Indian student of theology in Edessa in the early days. A Syriac commentary on the translation of an epistle retains a note: "This epistle has been translated from Greek into the Syriac by Mar Komai with the help of Daniel, the Indian Priest" This was in AD. 425.

"one who gives fecundity" "Catholicos" was a civil office, meaning an officer with complete authority over his geographical jurisdiction, like the Collector or District Magistrate in India. The title was later adopted in the church.

'Catholicose' was an office in the Persian church, instituted with the approval of Patriarch Perperius, who gave autocephaly to the Persian church. Headquarters: Selucia. 'Maphrian' was an office within the Syrian Orthodox Church. Headquarters: Tigris. The Maphrian did not head an autocephalous church; he was merely deputy to the Patriarch although he had full autonomy within his jurisdiction.

Many in the Indian Orthodox Church proudly consider themselves under the Catholicate of the East. The Catholicate of the East they mean is in fact the Maphrianate of Tigris. It does not refer to the office of the Catholicos — Patriarch of Persia who headed an autocephalous church. Dr. V.C. Samuel, famous Indian Orthodox historian, himself admits this. Marootha was appointed by the Patriarch as Maphrian and not Catholicose. In fact Bar Ebraya does not call Marootha Catholicose. At the same time he refers to the contemporary head of the Nestorian church as Catholicose. Nor does Bar Ebraya say that the Maphrianate of Tigris was the Catholicate of Selucia transplanted.

The Catholicose of Selucia who later called himself Catholicose — Patriarch was in fact in the Chaldean

The Metropolitan of Meefarkin Meefarkat in the Byzantian empire Marootha obtained letters of approval from the Patriarch of Antioch as well as the Metropolitans of Aleppo, Edessa, Tella and Amid. The Patriarch at that time was Perperius (404-412) and the Metropolitans who gave letters were Acacius (Aleppo), Pekita (Edessa), Eusebius (Tella) and Acacius (Amid). Marootha was almost the Yacoub Bourdana of the fifth century Persia. He managed to bring the Persian persecution to an end, reorganise the Church, restore and renovate places of worship and get christian prisoners released. Influenced by the commendatory letters of the Patriarch and the Metropolitans the King, Yesdgard, persuaded the Persian bishops to meet in Synod. Accordingly a Synod was held in Selucia in 410 A.D. It was this Synod which approved the primacy of the Metropolitan of Selucia for the first time and accorded him the titles of Great Metropolitan of All the East and Major Metropolitan of Selucia Stesiphon. It is this Metropolitan who subsequently came to be known as Catholicose of the East. The Catholicose of Selucia was within his jurisdiction invested with all powers normally exercised by the Patriarchs.

On the other hand the office of the Maphrian came into being in the seventh century with the appointment of Marootha as Maphrian in Tigris in 629 A.D. Considerable confusion is prevalent among Indian writers on this score. Many have taken the two Maroothas, separated in time by two centuries, to be the same. Bar Ebraya in the 13.th century was the first Maphrian to call himself Catholicose. Maphrian literally means

#### CHAPTER II

#### THE MAPHRIANATE

SINCE MAR BASELIOS YELDO was Maphrian it may be useful to go into the history of the Catholicate/ Maphrianate at this stage.

There is a view that the Catholicose of the East was not the same as the Maphrian of Tigris. According to those who hold this view the Catholicate was an institution in the Church outside the sphere of influence of Antioch while the Maphrianate denotes an office under the Patriarch. Let us take a closer look.

The Church in Selucia was known by different names - East Syrian Church, Chaldean Church, Babilonian Church. Assyrian Church and Church of the East. To start with there was no single Metropolitan in Persia who was deemed to be the head. The first attempt to evolve an office somewhat on the lines of the Patriarchates was made by a Selucian bishop by name Papa. He was stoutly opposed by many bishops and was finally ousted from office. Papa was succeeded by Simeon who attended the Council of Nicea. Around the beginning of the fifth century Mar Isahac became Metropolitan of Selucia. Mar Isahac faced the same resistance as Mar Papa, but Mar Marootha came to his rescue. Marootha was

The Syrian Christians are perh-aps the only Christians who prostrate during their prayers, except on Sundays and the period between Easter and Pentecost It is in fact an old Jewish custom; another indication of its apostolic origins.

The Syrian Orthodox Church is spread over all the continents of the world except of course, Antartica The total number is small, only around five million. Of this about two million are in India, where we have nearly 1300 churches. We run a large number of educational, health and social service institutions among which is the Mar Athanasius College of Engineering, he only engineering college run by Christians in India. There are thirteen Metropolitans in India besides the Catholicos; there are also Metropolitans in West Asia, Europe and North and South Americas.

The Church in India is one throbbing with life. His 'Holiness Moran Mar Ignatius Zakka Iwas, the present Patriarch, referred to this specifically in the farewell bull issued at the end of the apostolic visit in 1982. Every parish has its own Marth Mariam Samajam (Legion of Mary) and Sunday School — the larger parishes have more than one; in my home parish, Kuruppampadi, there are eighteen — besides spiritual organisations for the students and the youth.

St. Ignatius Noorono mentions it in his epistle to the Romans (107 AD.).

Aramaic was the language of the .Jews for about five centuries before Christ Even some of their scriptures were written in that language as proved by the Dead Sea Scrolls. It must have been the language in which Gabriel spoke to Mary and the language she taught baby Jesus. The first Liturgy of Christendom the St. James' liturgy— still preserved by the Syrian Orthodox Church was in Syriac. Svriac was. in fact the liturgical language all over the east despite differences of nationality. Even in India priests were well-versed in Syriac. The Armenian church, besides using Syriac, used the Syriac alphabet till Mesrob laid down the Armenian alphabet. Till the 10th century no liturgy was available in any other language except perhaps Greek; it was in AD. 912 that the Metropolitan of Tigris, an Arab, celebrated Holy Quorbono in Arabic. In India the first Malayalam liturgy came in this century.

The priests in the Syrian church are generally married, but one cannot marry after becoming priest. For that matter even a deacon cannot marry after he becomes a deacon: he must make up his mind when he is a yavuppadeacon. The unmarried priests neither take charge of parishes nor hear the confession of women and the married priests do not become bishops. The highest position a married priest can attain is that of Corepiscopo, but a widower can become a bishop or episcopa.

the dead and to raise up Adam and Eve. The feeling for the dead as waiting in Sheol for the resurrection at the second coming of Christ is also a theme which takes us back to early Jewish Christian theology, from which the Syrian theology so largely derives, and helps us to see how devotion to the faithful departed grew up spontaneously in the early Church."

Why is the church called Syrian? Some say that it is due to Syriac being the liturgical language: others hold that it is derived from Syria. Neither, to my mind, is the whole truth. The name was perhaps derived from Cyrus of Persia (559-529 B.C.) who, after conquering Babylon in 539 B.C. liberated the Jews and allowed them to return to Judaea The grateful Jews remembered Cyrus as their liberator and the name became synonymous with the anticipated Redeemer of mankind. We know from the Bible that the disciples of our Lord were called Christians in Antioch, then capital of Syria To the Jewish converts of Antioch Christ was the new Cyrus, the liberator, they described Christ as the "Cyrus of mankind." Consequent on this the gentile Christians called them "Syrians." It might also have started as a nickname, as the name Christian was, and like it "Syrian" also became established in due course. There is also a view that the term 'Syrian' was used in Syria to distinguish Christian Arameans from the non-Christian ones; Aramean' connoted heathens while 'Syrian' connoted Christians. Anyway, the church in Antioch Was known as Syrian Church from very early times infinite, who was born of you. This deeply Biblical and theological devotion deserves study as an example of how devotion to he irgin ary rew p n he Church as a direct consequence of belief in the Incarnation.

"Together with devotion to the Mother of God goes a devotion to the prophets apostles and martyrs, as members of Mystical Body of Christ those who proclaimed and those who died for the sake of the Gospel. Here again this cult of the saints needs to be studied in one of its purest forms, as deeply rooted in a Biblical view of life and springing wholly from devotion to the person of Christ and the authentic message of the Gospel. What is most evident throughout the Syrian liturgy is its biblical background. it is as though the liturgy sprang from the very same soil as the Old and the New Testaments the saints' of the Old Testament, Abraham, Isaac and Jacob, Moses and David and the Prophets. and in particular Job and Daniel and three holy men in the furnace of Babylon, are as familiar figures as the apostles and are felt as living witnesses to the mystery of Christ. always alive within the Church. Even more interesting is the constant reference to 'our father Adam and our mother Eve' which takes the mystery of salvation back to the first man and Woman, and sees Christ descending to Sheol, the place of the (Dead, at the resurrection to proclaim the message of salvation to all

out, 'Woe is me, for I am a man of unclean lips and I dwell among a people of unclean lips', so the Syrian liturgy is filled with this sense of human sin and unworthiness and one of the principal themes of the liturgy is that of repentance. But this sense of sin and the need for repentance is accompanied by, or rather is actually an expression of the awareness of God's infinite love and mercy, which comes down to man's need and raises him to share in His own infinite glory. Thus there is a wonderful balance of dreadful majesty and loving compassion. of abasement and exaltation.

"It is, no doubt a result of the monophysite" tendency of this liturgy, that there is a tremendous emphasis on the divine nature in Christ. which is nevertheless completely orthodox. Its Trinitarian doctrine, mostly derived from the Greek and even using Greek terms, is very firm and impressive but its distinctive note is seen in the custom of addressing prayer directly to Christ as 'our God' and not to the Father through 'Jesus Christ our Lord.' as is the normal custom of the liturgy. The emphasis on the divinity of Christ is seen also in the immense veneration paid to Mary as the 'Mother of God', or more literally 'She who brought forth God.' This devotion is very profound and very theological. It is based entirely on a continued meditation on the fact that the person whom Mary brought forth was truly God. This is the source of endless wonder and at the same time of amazing paradox which is expressed in poetic terms: in your arms you embraced the flames and gave milk to the devouring fire: blessed is he. the

manhood nor manhood before Godhead. Thus the incarnate Word of God has one compound nature without confusion, mixture or change. Since this Child is real God and real and perfect man His mother was Theotokos or Godbearer".

On the mystery of Redemption the church teaches as follows: "The incarnate Son and Word of God was really crucified and He suffered and died in manhood by the separation of His soul from His body and He was buried in the tomb, whereas his Godhead was separated neither from His soul nor from His body, while he was on the cross or in the tomb. On the third day He rose from the dead."

Fr. Bede Griffiths says: "The chief characteristic of the Syrian Church is its sense of awe and wonder before the divine Mystery. The Syrian liturgy is dominated by the scene in the vision of the prophet Isaiah, when he saw the Lord on a high and lofty throne in the temple in Jerusalem, and heard the angels crying, 'holy, holy, holy' before him. In every Syrian church there is a 'veil' drawn across the sanctuary, representing the veil in the temple of Jerusalem, and the sanctuary itself is held to be the 'holy of holies', the place where God himself appears in the New Covenant with his people. This scene is recalled at the beginning and the end of every office of prayer and the sense of wonder and mystery which inspires it fills the whole liturgy. Together ith his ense f we n the presence of the holiness of God is a profound sense of human sin. As the prophet was led to cry

Christ who was born of a woman, or the miracles are His and He Himself suffered in manhood willingly is anathematized. The Syrian Orthodox theologians and historians see this declaration as a stab at Chalcedon and a triumph for the Syrian Orthodox position.

To rescue this persecuted church God raised St. Yacoub Bourdana. He was ordained Metropolitan of Edessa in 543 by Patriarch Theodosius of Alexandria. Bourdana was also declared Ecumenical Metropolitan authorised to look after the persecuted orthodox churches in Afro-Asia. His is a record: he consecrated two Patriarchs (Sergis, 543-550 and Paul II after Sergis died), one Catholicos of the East (Ahodemeh), twenty-seven bishops and 100,000 priests. No wonder the church itself came to be known, among its foes, after his name as the Jacobite church. That is not a name officially accepted by the church but in India many of the faithful in their innocence and ignorance "proudly" calls themselves Jacobites.

The doctrine of the Syrian Orthodox Church about the Incarnation is as follows. "The unique Son and Word of God, who is the Second Person of the Holy Trinity, descended from heaven to the womb of Virgin Mary and was incarnate and made man of her by the Holy Spirit and born from her after nine months in an indescribable way while she remained Virgin for ever. The union of Godhead with manhood took place at the first moment when the Virgin conceived. That is, neither was Godhead in existence in the womb before

opposed the Chalcedon formula. In 488 Flavian succeeded Peter II. The Council of Constantinople held in 508 when Flavian was still Patriarch reaffirmed the anti-Chalcedonian stand. Flavian later inclined towards the Chalcedonian view and was ousted by the Council of Sidon (512) to be succeeded by St. Severios the Great. Six years later the church was persecuted by Emperor Justinian and Severios had to flee to Egypt Justinian appointed one Paul as Patriarch, but the Antiocheans ridiculed him as Paul the Jewish! There were two more pretenders during the life of Severios. who passed away on February 8, 538 to receive his heavenly crown. He is remembered by the Syrian church in every Holy Quorbono as the one who taught that Mary was the Mother of God.

In a way all this talk of the dichotomy between our church and Chalcedony is a matter of semantics. Emperor Justinian himself maintained the expression 'Theopaschites,' the suffering God. What is more significant Pope John II approved of this statement of Justinian. Similarly. Theodore. Theodoret and Hiha. whom Chalcedon upheld. were condemned by Justinian in an edict, also signed by some Chalcedonian Patriarchs. ope igilus oo appears to have agreed with these views. The Constantinople Council of 553 which was presided over by Eutvches of Constantinople and was accepted by Vigilus of Rome declared: "He who separates God the Word who made miracles from Christ who suffered (who) does not say that our Lord Christ the word is with

Theodosius II in 450, Pulcheria and Marcian came to power. They were hostile to Mar Dioscorus and arranged Chalcedon at the instance of Pope Leo. The Tome of Leo was accepted as basis of doctrine. The position of our church on this is as follows: the Tome of Leo is contrary to the Nicene creed, Chalcedon in fact confirmed the teaching of Nestor who had maintained that the one who was crucified was merely a man. Our view is that while Ephesus maintained one nature for Christ Chalcedon saw two natures and the Chalcedon rejected the doctrine concerning the suffering and crufixion of one of the Holy Trinity. Of course. It must be said in fairness that Chalcedon accepted the expression Theotokos.

The Syrian Orthodox Church rejected Chalcedon right from the beginning. Patriarch Maximus resigned on this score in 455 Chalcedonian Patriarch Martyr was replaced by Peter II in 468, also on this account those who were separated by Chalcedon were described as Melkites followers of the King—and Bar Ebraya calls them Melkite Syrians.

There was another Council at Constantinople in AD 476 chaired by Peter II of Antioch and Timotheos II of Alexandria. It condemned Chalcedon and the emperor — Basilicus — issued as an edict the declaration signed by 700 bishops under the Patriarchs of Antioch and Alexandria.

There was another Council in AD. 482 followed a year later by the Henoticon of Zeno, which also

guessed from an incident related to the Arabic translation. The Prince of Jessera wanted every reference to the Godhead of Christ, His baptism and crucifixion to be omitted from the Arabic version. John II said: 'Even if all the arrows of your army were to pierce me I will not omit a single letter from the Gospel of my Lord." The Prince finally gave up and said, "Go and write what you know" It is worth recalling in this context that the most ancient manuscript of he ospel available today is in Syriac, copied by one Yacoub in Edessa in AD. 411. Another indication of the Syrian church's efforts in this direction in the past is the fact that among the pre-seventh century manuscripts there are only ten in Greek and twenty two in Latin while there are fifty five in Syriac.

Nestor had an impact on this church for a while. He belonged to this church and had many influential sympathisers among its hierarchy. The church however condemned him and declared that the Lord who was born eternally from the Father, He Himself was born in the flesh from the Blessed Lady the Virgin and the Virgin was therefore Theotokos. The church also accepted the expression. "union of two natures". St. Cyril said that the eastern concept of the union of two natures is the same as the Oneness of the two natures and the same as saying that the incarnate God is one in nature.

The Council of Chalcedon (451) was a turning point in the history of the church. From then onwards the church lost its royal patronage. After the death of

Srug, Bar Ebraya and Bar Saleebi are but a few of them. It is interesting to note that some of the western thoughts of later centuries had already been anticipated in their writings. Man is a small world", said Harder. This concept of man being an epitome of the world was discussed by Mar Ahodemeh, Catholicos of the East in the sixth century. Some of Galileo's theories of Astronomy ere reated n he book The Cause of all Causes' in the tenth century. Even Nietzche's theory of the superman was discussed in that work.

The later historical experience of the Syrian Church has been similar to that of its Master as His Holiness. Moran Mar Ignatius Zakka put it beautifully in his speech at Cochin during the apostolic visit in 1982, of repeated crucifixions and resurrections. The Patriarchate ad o e hifted rom lace o lace because of persecution. The survival of the church to this day is indeed a miracle, a work of God.

The Biblical heritage of this church is significant too. In 404 one Daniel translated the Bible into Armenian. In the seventh century the Syrian fathers translated the Bible into Arabic under orders of Patriarch John II, in response to a request by the Prince of Jessera, Abi Waqqos El Ansari. In 1221 John Joseph, a Syrian priest from Taflis translated it into Persian and in this century Corespiscopo Mathen Konat, the Malankara Malpan then translated it into Malayalam. The accuracy of these translations can be

enterprise which carried it right across Asia to China and India and made it at one time the most widely extended church in Christendom."

The monasteries of the church were at one time famous both for the number of monks and for their contribution to the life of the church. It is recorded that in the fifth century the church had 600,000 monks. Then was a time when there were 90000 monks in the 300 monasteries in the mountains of Edessa. 12,000 in St. Mathew's near Mosul and 6,300 in St. Basu's near Horns.

Among these monasteries perhaps the most significant was St. Mark's in Jerusalem That is where our Lord had His last Supper, the house of John Mark; that is where the Holy Quorbono was established; that is where Jesus appeared to the disciples after the Resurrection; and that is where His mother and disciples waited in prayer between Ascension and Pentecost Later on that Upper Room was consecrated as a church dedicated to the Mother of God A Sriac inscription of the sixth century discovered there in 1940 says: "This is the house of Mary, mother of John also called Mark The apostles consecrated it as a church after the name of Mother the God-bearer It was rebuilt in (73 A.D.) after King Titus destroyed Jerusalem."

The Syrian church produced many scholars. Bardaisan, Mar Aprem, Mar Balail, Mar Yacoub of

Greater Orthodox churches broke away marking the second major breaking up of Christendom. Then came Luther and Henry VIII and the proliferation of Reformed Churches.

Although the Church was not yet an administrative entity in the apostolic times it had its Patriarch, bishops. Presbyters, and deacons. St. Peter, the chief of the apostles, was the Patriarch and the other apostles and those whom they so appointed were the bishops.

St Peter established his throne at Antioch in AD. 37 He has had his successors in the Patriarchs of Antioch. Moran Mar Ignatius Zakka is the 122<sup>nd</sup> Peter The Syrian Orthodox Church was the original church established in Jerusalem and grafted in Antioch by the Arameans and other gentile converts. Its liturgical heritage and theological and missionary record are unique. It is rich in all the best traditions of the undivided church of the first five centuries. Antioch was the center of Christianity in Asia. It was at one time presiding over a flourishing church with 107 archbishoprics extending as far as China. Voobus a Protestant scholar, has reviewed and recorded the story of this eastward expansion of Christianity. Fr. Bede Griffiths Says:

In the course of time the Syrian church with its liturgy in Syriac spread all over the East from Syria to Mesopotamia and Persia and even to China and India with all its wealth of liturgical, doctrinal and spiritual life, the Syrian church possessed a spirit of missionary

#### CHAPTER I

### THE SYRIAN ORTHODOX CHURCH AN INTRODUCTION

"The Syrian Church in India. is the remnant of a once great and glorious Church, which extended its sway from Antioch on the shores of the Mediterranean right across Asia to India and China its importance for Christendom as a whole remains very great both because of the beauty and antiquity of its prayers and its rites, and because it is the one surviving link with the ancient Aramaic Church. which was the Mother Church of all Christendom."

#### Fr.Bede Grfffiths

The Church is the mystical body of our Lord Jesus Christ He did not found a church: He founded the church. The church was one in the apostolic times. There was no organisation then as now, but there was oneness and followship.

After the conversion of Emperor Constantine the Church left its underground existence and ultimately in the Council of Nice (A.D. 325) it built around itself an organisational framework Within two hundred years, however it had split following the council of Chalcedon (A.D. 451) From the western church, which had remained as one unit in the post-Chalcedon days, the

wrought through the intercession of Mar Yeldo, but most of these are legendary or close to being apocryphal. I was therefore constrained to omit many stories so as not to detract from the credibility of this work. All the same, despite the limitations, I have, I hope, succeeded in pointing to the value of the Saint's intercession.

I am honored by the fact that His Excellency Mr. P. Ramachandran, Governor of Kerala, will be releasing this book for circulation.

I am grateful to my Private Secretary Mr. P.J. George, my Personal Assistant Ms. Ambika Kunjamma and my stenographer Mr. N.K Venugopala Bhat for helping me in their spare time.

I have made use of various materials, published and unpublished, in writing this book. For want of time, and since this is a work for the layman, I have not indicated the sources/authority for any statement.

One last word. This book does not claim to contain the official view of my Church on any controversial statement made in it. This is especially true of the second chapter which is the expression of my conclusions as a humble student of history.

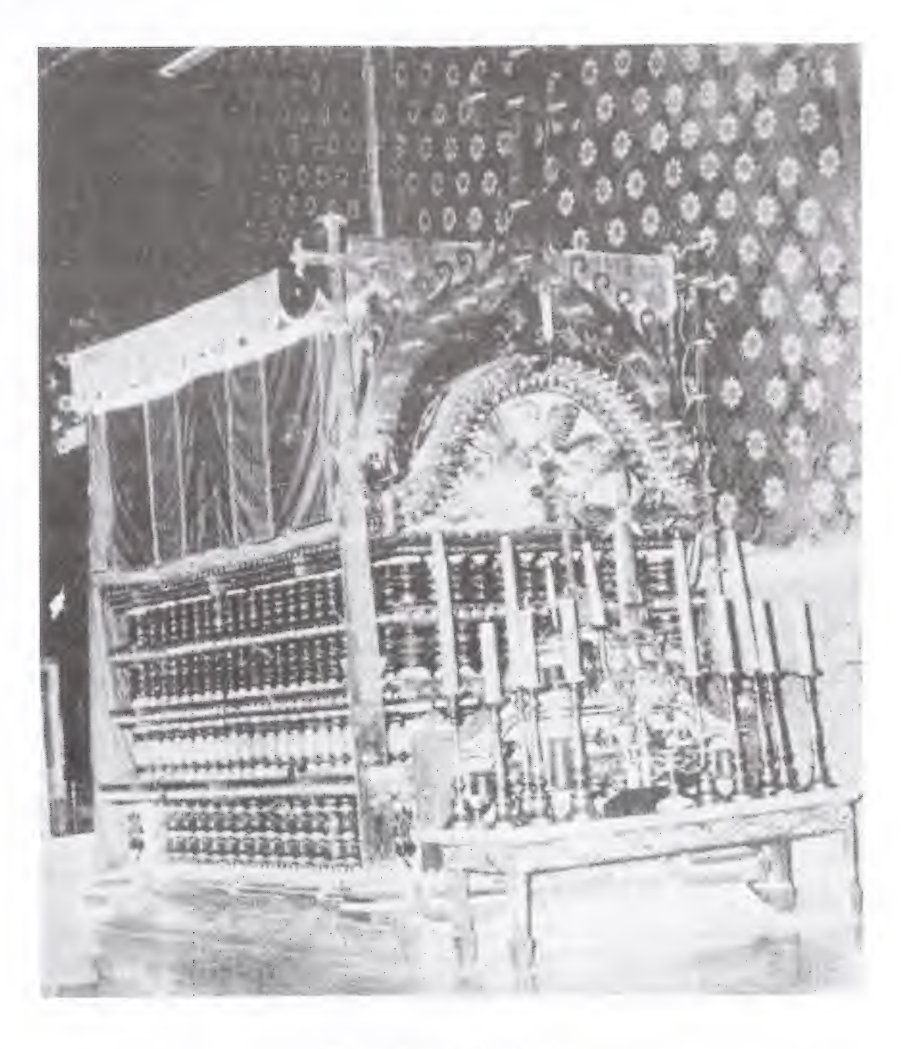
Harbor House, Willingdon Island, Cochin, India.

D. Babu Paul Bar Eto Briro.

#### PREFACE

It is with profound joy that I write this. When the Marthoma Cheria Pally requested me to write a book of this nature I was happy because I have, since my childhood, been a worshipper at the tomb of Mar Yeldo. I have knelt there in prayer and in thanksgiving. I have always come away from the premises of the Cheria Pally with a sense of spiritual strength. Apart from this I have other reasons, personal in nature, to feel attached to the Cheria Pally. The Thekkilakattu family, which produced priests for this church through generations, is closely related to me through my paternal grandmother. My father, Corepiscopo P. A. Paulose, Korooso Dasroro, now 82, began his Syriac education at the age of 12 at the feet of Malpono Ittyerah Maracheril Vicar of this church, before moving on to become the disciple of the Late Mar Augen. Malpono Itteyrah was a man of great knowledge and erudition and was noted for his progressive views in the first half of this century. For all these reasons I deem it a blessing to have been called upon to attempt this work. I am indebted to the Parish.

I had two limitations in writing this book. The first was dearth of time. I worked through silent nights on the shores of the Arabian Sea, but the time at my disposal was less than three weeks. The second limitation was the dearth of authentic material to draw from in respect of the life and work of Mar Yeldo. North Travancore is agog with stories of miracles



ع ع من باسيليوس يلده - الحناد

# THE SAINT FROM KOODED

Dr. Babu Paul (Bar eto Briro) KERALA - INDIA

### THE SAINT FROM KOODED

## بعرب جورا المارية الم

وَضَعَهُ بِالْأَنْكَلِيزِيةَ (الركتورُ بَالْوَرُولِ (بَارِجْيِتُوْبِرِيرُو) كيرالا - المند

> تَرَجَمُهُ وَوضَعَ حَواشِيْهِ (الأرم سُهُ مَتِ لَ قَاسَا

نشره وكتب مُقدِّمتهُ مارياون اوس جورج مكلبًا مظرَان جَبَل لبتنان

> بيروت ۱ • • ۲